
   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

25 

 
 
 
 
 

 

 

 

 علم النفس الحديث وعداوته الخفية للإسلام

 ) تفنيد علمي وفكري لنظريات تحارب الوحي وتقصي الروح (

 د. محمد حيدر الحبر

 أستاذ مساعد بكلية التربية 

 ن الكريم وتأصيل العلومجامعة القرآ

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

24 

 علم النفس الحديث وعداوته الخفية للإسلام
 ) تفنيد علمي وفكري لنظريات تحارب الوحي وتقصي الروح (

 د. محمد حيدر الحبر
 أستاذ مساعد بكلية التربية 

 جامعة القرآن الكريم وتأصيل العلوم
 ملخص البحث : 

أوجه القصور في علم النفس الغربي القائم على الفلسفة المادية، وإبراز الحاجة إلى تأسيس علم  يهدف هذا البحث إلى بيان       
نفس إسلامي معاصر يستمد مبادئه من الوحي ويستفيد من المناهج العلمية الحديثة. وقد اعتمد البحث على المنهج التحليلي 

لنفسية الغربية ومقارنتها بالتصور الإسلامي للنفس. وقد توصلت النقدي والمقارن، من خلال تحليل الأسس الفلسفية للنظريات ا
النتائج إلى أن علم النفس الغربي نشأ في بيئة معادية للدين فحمل نزعة إلحادية واضحة أفقدته التوازن بين الجسد والروح، وأن 

لسلوك تفسيراً دنيوياً ضيقاً مما أدى إلى أزمات نظرياته المختلفة كالسلوكية والتحليلية والإنسانية تجاهلت البعد الإيماني، ففسرت ا
أخلاقية ونفسية في المجتمعات الغربية. كما تبين أن المنهج الإسلامي أوسع وأعمق لقيامه على الجمع بين الوحي والعقل، والمادة 

سلامي للنفس يتسم والروح، وأن غياب الوحي عن الفكر النفسي الغربي جعله يعيش أزمة هوية ومنهج. واتضح أن التصور الإ
بالشمول والتوازن، إذ يربط بين العقل والقلب والجسد والروح، ويهدف إلى تزكية النفس وإصلاحها لا إلى تكييفها مع الواقع 
الفاسد. وخلص البحث إلى أن بناء علم نفس إسلامي معاصر ممكن وضروري إذا قام على الوحي واستفاد من المناهج الحديثة 

فاتها المادية، وأن هدفه يجب أن يكون خدمة الإنسان وإعادته إلى فطرته السليمة. ويوصي البحث بضرورة دون الخضوع لفلس
تأسيس علم نفس إسلامي مستقل في الجامعات ومراكز البحث، وتشجيع الدراسات النقدية للنظريات الغربية، وتطوير أدوات 

يين النفسيين تأهيلًا يجمع بين العلم والإيمان، مع عقد مؤتمرات علمية القياس والعلاج النفسي من منظور إيماني، وتأهيل الأخصائ
دورية بين علماء الشريعة والنفس، وتعزيز الوعي بخطورة الفكر النفسي المادي. كما يقترح إجراء دراسات ميدانية لقياس أثر 

لإسلامي، وترجمة المؤلفات الغربية ترجمة العبادات على الصحة النفسية، وإعداد موسوعة ومجلة علمية متخصصة في علم النفس ا
نقدية، ووضع مقررات موحدة تُدرَّس في الجامعات، وتوجيه الباحثين إلى دراسة العلاقة بين العبادة والصحة النفسية لإثبات أثر 

 الإيمان في تحقيق الاتزان النفسي.

ABSTRACT 

This research aims to highlight the shortcomings of Western psychology, which is 
based on a materialistic philosophy, and to emphasize the need to establish a 
contemporary Islamic psychology that derives its principles from divine revelation 
while benefiting from modern scientific methodologies. The study adopts an 
analytical, critical, and comparative approach by examining the philosophical 
foundations of Western psychological theories and comparing them with the 



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

21 

Islamic conception of the human soul. The findings reveal that Western 
psychology emerged in an environment hostile to religion, carrying with it a clear 
atheistic tendency that disrupted the balance between body and soul. Its various 
schools—behaviorism, psychoanalysis, and humanism—have neglected the 
spiritual dimension, interpreting behavior from a purely secular perspective, 
which has led to moral and psychological crises in Western societies. The research 
also shows that the Islamic approach is broader and deeper, as it integrates 
revelation and reason, matter and spirit, and that the absence of revelation in 
Western psychological thought has led to a crisis of identity and methodology. 
Furthermore, the Islamic conception of the soul is characterized by 
comprehensiveness and balance, linking mind, heart, body, and spirit, and aiming 
at the purification and reform of the self rather than its adaptation to a corrupt 
reality. The study concludes that building a contemporary Islamic psychology is 
both possible and necessary if it is founded upon divine revelation and benefits 
from modern research methods without submitting to materialistic philosophies. 
Its ultimate goal should be to serve humanity and restore the innate purity (fitrah) 
with which God created mankind. The research recommends establishing an 
independent field of Islamic psychology in universities and research centers, 
encouraging critical studies of Western theories, developing assessment and 
therapeutic tools from a faith-based perspective, and training Muslim 
psychologists in both scientific and spiritual depth. It also calls for regular scientific 
conferences bringing together scholars of psychology and Islamic studies, and for 
raising awareness about the dangers of materialistic thought. Moreover, it 
proposes conducting empirical studies to measure the effects of worship on mental 
health, preparing an encyclopedia and a peer-reviewed journal specializing in 
Islamic psychology, translating modern psychological works critically rather than 
literally, developing unified university curricula in Islamic psychology, and 
encouraging researchers to study the relationship between worship and mental 
health to demonstrate the role of faith in achieving psychological balance. 

 



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

27 

 المبحث الأول :  الإطار العام للبحث : 

 مقدمة البحث

، حيث اتجهت المدارس الغربية في علم شهد الفكر الإنساني في العصر الحديث تحولات كبرى في فهمه لطبيعة الإنسان      
النفس إلى تفسير السلوك الإنساني تفسيراً مادياً بحتًا، متجاهلة البعد الروحي الذي يشكل جوهر الكيان البشري. وقد تأسست 

الوحي من أغلب النظريات النفسية الحديثة على أسس فلسفية غربية، متأثرة بالاتجاهات الوضعية والعلمانية التي أقصت الدين و 
ساحة البحث العلمي، فجاءت تفسيراتها للنفس البشرية مبتورة ومشوهة. ومع اتساع نفوذ الفكر الغربي في العالم الإسلامي، 
انتقلت إلينا تلك النظريات بغير تمحيص ولا نقد، فصارت تُدرّس في جامعاتنا وتُطبّق في مؤسساتنا النفسية والتربوية، حتى غدت 

، 0260 تفسير السلوك الإنساني، متجاهلة الهدي القرآني والنموذج النبوي في فهم النفس وتزكيتها )الشقيري، المرجعية الأولى في
 (.12ص 

لقد حمل علم النفس الحديث في طياته نزعة عدائية خفية تجاه الدين عامة والإسلام خاصة، إذ يرى في الإيمان عاملًا من عوامل 
من الهروب النفسي، وفي مفاهيم الغيب خرافة غير علمية. ومن ثّم ظهرت محاولات منهجية  القلق والكبت، وفي العبادات نوعًا

لإزاحة المفاهيم الدينية من علم النفس وإحلال الرؤية المادية مكانها. وقد انطلقت هذه الاتجاهات من جذور فلسفية غربية 
، والسلوكية عند واطسون وسكنر، والوجودية عند سارتر، وكلها إلحادية، كالمادية الجدلية عند ماركس، والتحليل النفسي عند فرويد
 (.71، ص 0260تشترك في عدائها لفكرة الوحي ونفيها للروح والغيب )عبدالله، 

إن دراسة هذه الظاهرة ليست مجرد بحث أكاديمي، بل هي واجب فكري وديني، لأن هيمنة علم النفس المادي في مجتمعاتنا تهدد 
سلم، وتشوّه تصوره عن نفسه وعن خالقه وعن غاية وجوده. ومن هنا تأتي أهمية هذا البحث في كشف أوجه هوية الإنسان الم

العداء الخفي الكامن في النظريات النفسية المعاصرة للإسلام، وتفنيد أسسها الفلسفية، وبيان البديل الإسلامي الأصيل القائم على 
 (.06ص ، 0261الوحي والروح والعقل معًا )الزهراني، 

 مشكلة البحث

تتمثل مشكلة هذا البحث في التناقض العميق بين التصور الإسلامي للنفس الإنسانية كما ورد في القرآن والسنة، وبين التصور 
المادي الذي تتبناه نظريات علم النفس الحديث. فبينما ينظر الإسلام إلى النفس باعتبارها جوهراً ذا أبعاد روحية وعقلية وجسدية 

املة، فإن علم النفس الحديث يتعامل معها كظاهرة فيزيولوجية قابلة للقياس المخبري فقط. هذا الانفصال عن البعد الإيماني متك
أدى إلى نشوء علم نفس معادٍ للوحي، يفسر السلوك بمنطق الصراع الحيواني أو الدوافع الغريزية، وينكر المسؤولية الأخلاقية والجزاء 

 م النفس يتحول من علمٍ لفهم الإنسان إلى أداة لتغريب الإنسان المسلم عن دينه وهويته.الأخروي، مما جعل عل

كما تتجلى المشكلة في أن كثيراً من المؤسسات التعليمية والنفسية في العالم الإسلامي تتبنى هذه النظريات الغربية دون وعي 
لقة، رغم ما تحمله من مضامين تتعارض مع العقيدة الإسلامية، كإنكار بخلفياتها الفكرية، فيتم نقلها نقلًا حرفيًا وكأنها حقيقة مط

وجود الروح، وتفسير الدين بوصفه حالة عصابية، واعتبار الحلال والحرام أنماطاً من "الضبط الاجتماعي" لا علاقة لها بالوحي. 
 عرفيًا في مجال الدراسات النفسية الإسلامية.هذا النقل غير النقدي أدى إلى تشويه الرؤية الإسلامية للنفس، وأحدث اضطراباً م



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

29 

ومن ثّم فإن مشكلة البحث تتركز في السؤال الجوهري الآتي: كيف يظُهر علم النفس الحديث عداءه الخفي للإسلام؟ وما الأسس 
 الفلسفية والفكرية التي يقوم عليها هذا العداء؟ وكيف يمكن تفنيدها وتقديم البديل الإسلامي الأصيل؟

 البحث أهداف

 . كشف الجذور الفلسفية الغربية التي شكلت الأساس الفكري لنظريات علم النفس الحديث.6

 . بيان أوجه التعارض بين التصور المادي للنفس في علم النفس الحديث والتصور الإسلامي المستمد من الوحي.0

 الإسلام ومفاهيمه الروحية. . توضيح صور العداء الخفي والمباشر التي يبديها علم النفس الغربي تجاه1

 . تحليل آثار تبني النظريات النفسية الغربية على الفكر والسلوك في المجتمعات الإسلامية.1

 . تفنيد المزاعم العلمية للنظريات النفسية التي تتعارض مع العقيدة الإسلامية، وبيان ضعفها المنهجي والمعرفي.2

 فس أصيل يستمد أسسه من القرآن والسنة والعقل السليم.. اقتراح رؤية إسلامية متكاملة لعلم ن1

 أهمية البحث

 الأهمية النظرية

تكمن الأهمية النظرية لهذا البحث في كونه يسعى إلى إعادة النظر في الأسس الفلسفية والمعرفية التي يقوم عليها علم النفس 
سلامية في جوهرها، مما يجعلها غير صالحة لتفسير النفس الحديث، ويبين كيف أن كثيراً من هذه الأسس تتعارض مع العقيدة الإ

الإنسانية في ضوء الوحي. كما يفتح هذا البحث الباب أمام دراسات علمية أخرى لإعادة تأسيس علم نفس إسلامي يقوم على 
 التكامل بين العلم والإيمان، ويعيد الاعتبار للروح كمكون أساسي في شخصية الإنسان.

 ةالأهمية التطبيقي

أما الأهمية التطبيقية فتتجلى في أن نتائج هذا البحث يمكن أن تسهم في تطوير المناهج الجامعية والمقررات الدراسية في كليات علم 
النفس، بحيث تغُربل من النظريات التي تتعارض مع العقيدة الإسلامية. كما يمكن أن يستفيد منها الأخصائيون النفسيون والمربون 

 إرشادية وتربوية مستمدة من التصور الإسلامي للنفس، بما يعزز التوازن النفسي والروحي في المجتمع المسلم.في بناء برامج 

 أسئلة البحث

 . ما الجذور الفلسفية التي انبثقت منها نظريات علم النفس الحديث؟6

 . كيف تُظهر هذه النظريات عداءً خفيًا للإسلام وتعمد إلى إقصاء الروح والوحي؟0

 ا أبرز صور الانحراف الفكري في تفسير النفس والسلوك في ضوء الفكر الغربي؟. م1

 . ما النتائج المترتبة على نقل هذه النظريات إلى المجتمعات الإسلامية دون نقد؟1



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

28 

 . كيف يمكن صياغة نموذج إسلامي بديل في علم النفس يعيد الاعتبار للوحي والروح؟2

 فروض البحث

 بعض نظريات علم النفس الحديث تجاه الإسلام ومفاهيمه الروحية.. هناك عداء خفي في 6

 . النظريات النفسية الغربية قائمة على أسس فلسفية مادية تعارض التصور الإسلامي للإنسان0

 . تبني المجتمعات الإسلامية لهذه النظريات دون نقد ساهم في إضعاف الهوية الإيمانية للنفس المسلمة.1

 مي القائم على الوحي أكثر موولًا في تفسير النفس من النموذج الغربي المادي.. النموذج الإسلا1

 منهج البحث

يعتمد هذا البحث على المنهج النقدي التحليلي المقارن، إذ يقوم الباحث بتحليل النظريات النفسية الحديثة من حيث منطلقاتها 
ورد في القرآن الكريم والسنة النبوية. كما يعتمد البحث على المنهج  الفكرية والفلسفية، ومقارنتها بالتصور الإسلامي للنفس كما

الوصفي لتتبع مظاهر العداء الخفي في الفكر النفسي الغربي، وعلى المنهج الاستقرائي في جمع النصوص الشرعية والمصادر الفكرية 
 التي تؤسس لعلم نفس إسلامي أصيل.

 حدود البحث

حث على دراسة النظريات النفسية الغربية الحديثة التي تُظهر عداءً صريًحا أو خفيًا للإسلام،  . الحدود الموضوعية: يقتصر الب6
 كالنظرية التحليلية، والسلوكية، والوجودية، والإنسانية.

 . الحدود المكانية: يركّز البحث على المجتمعات الإسلامية التي تبنت هذه النظريات في مؤسساتها الأكاديمية أو النفسية.0

 . الحدود الزمانية: تمتد حدود الدراسة منذ نشأة علم النفس الحديث في القرن التاسع عشر وحتى الواقع المعاصر.1

 مصطلحات البحث

علم النفس الحديث: مجموعة المدارس والنظريات النفسية التي نشأت في الغرب منذ القرن التاسع عشر، وتعتمد على المنهج 
 (.00، ص 0260لسلوك الإنساني )عبدالله، التجريبي والمادي في تفسير ا

العداء الخفي: توجه فكري أو فلسفي غير معلن يسعى لإقصاء الدين والوحي من ميدان التفسير النفسي أو السلوكي )الشقيري، 
 (.27، ص 0260

وأبعادها الروحية والعقلية  التصور الإسلامي للنفس: الرؤية التي يقدمها القرآن الكريم والسنة النبوية لطبيعة النفس الإنسانية
 (.11، ص 0206والجسدية )الهاموي، 

 المبحث الثاني : الأسس المادية والإلحادية في النظريات النفسية الغربية



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

31 

 تعريف علم النفس

 يعُرف علم النفس بأنه العلم الذي يدرس سلوك الإنسان دراسة علمية منظمة لفهمه والتنبؤ به وضبطه. ويشمل ذلك دراسة     
العمليات العقلية والشعورية واللاشعورية، وكذلك الدوافع والانفعالات والتفكير والتعلم والشخصية وغيرها من الظواهر النفسية. 
غير أن هذا التعريف في السياق الغربي وُضع بمعزل عن البعد الديني والروحي، إذ انطلق من تصور مادي محض للإنسان بوصفه  

قوانين الطبيعية مثل غيره من المخلوقات. ومن هنا، فإن علم النفس الحديث، رغم قيمته التجريبية، قد كائنًا بيولوجيًا يخضع لل
، ص 0260تأسس على رؤية علمانية تنفي وجود الروح، وتحصر النفس في النشاط العصبي أو العقلي القابل للقياس )عبدالله، 

60.) 

تبعًا لاتجاهاتها الفلسفية؛ فالبعض جعلها مجرد "مجموعة من الظواهر  وقد اختلفت المدارس النفسية في تحديد مفهوم النفس
السلوكية"، والبعض الآخر عدّها "وظائف عقلية"، بينما أنكر فريق ثالث وجودها من الأصل. وهذا التباين يعكس غياب 

، ص 0206الوحي )الهاموي، الأساس العقدي المشترك، لأن المفهوم الغربي للنفس وُلد في بيئة فلسفية مفصولة عن الدين و 
60.) 

 النشأة الفلسفية لعلم النفس الغربي

نشأ علم النفس الحديث في أوروبا في أواخر القرن التاسع عشر على أنقاض الفلسفة القديمة التي كانت تبحث في ماهية النفس 
رافضين كل ما لا يمكن قياسه أو ملاحظته.  والروح. ومع انهيار سلطة الكنيسة، اتجه العلماء إلى اعتماد المنهج التجريبي الصارم،

وقد أدى هذا إلى تحول علم النفس من مبحثٍ فلسفيٍّ يربط الإنسان بخالقه إلى علمٍ تجريبيٍّ يدرس السلوك فقط. فكانت البداية 
عدا ذلك فهو مع فِلسفة "الوضعية" التي أسسها أوغست كونت، والتي تقرر أن المعرفة لا تكون إلا بما تدركه الحواس، وما 

 (.20، ص 0260ميتافيزيقيا لا قيمة لها في العلم )الشقيري، 

وقد تسرب هذا المبدأ إلى جميع فروع العلوم الإنسانية، ومنها علم النفس، فصار يبُنى على التجريب والملاحظة فقط، مع تجاهل 
رات الدينية التي كانت ترى في النفس جوهراً أي جانب روحي أو غيبي. وهكذا انقطعت الصلة بين علم النفس الغربي وبين التصو 

 (.11، ص 0202روحانيًا متصلًا بالله )العساف، 

 الأسس المادية في بناء النظريات النفسية

إن أول ما يلفت النظر في علم النفس الغربي هو اعتماده الكامل على التفسير المادي للسلوك الإنساني. فكل ظاهرة نفسية تفُسَّر 
اغ، أو الجهاز العصبي، أو العوامل الوراثية، دون الإشارة إلى الروح أو الغاية الأخلاقية. فالإنسان، في هذا المنظور، من خلال الدم

آلة عضوية معقدة تتفاعل مع البيئة، وتستجيب للمنبهات، وتتكيف مع الواقع، دون أن تكون له رسالة أو بعد أخروي. وقد 
 (.01، ص 0260يه معظم المدارس النفسية الحديثة )عبدالله، شكل هذا الاتجاه الأساس الذي قامت عل



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

36 

فالمدرسة البنيوية التي أسسها فِلتْشِنر وولِمْ فوند كانت تُحاول تحليل الوعي إلى عناصره الأساسية عبر التجريب، لكنها كانت تُخضع 
، ص 0262وأفكار قابلة للقياس )القرني، العقل لمنهج المختبر المادي، متجاهلة أن النفس الإنسانية لا تُختزل في إحساسات 

11.) 

أما المدرسة الوظيفية فقد وسّعت المنظور المادي حين اعتبرت أن التفكير والسلوك ليسا إلا أدوات تكيفية لبقاء الكائن، متأثرة 
، ص 0261الزهراني، بنظرية داروين في التطور. فالنفس هنا ليست سوى نتاج تطور طبيعي، وليس خلقًا إلهيًا له غاية محددة )

07.) 

 التحليل النفسي ونفي البعد الروحي

جاء سيغموند فرويد ليؤسس لمرحلة جديدة من المادية في تفسير النفس، فاعتبر أن الإنسان تحكمه الدوافع الجنسية والعدوانية 
كرة الله إسقاط نفسي للأب، وأن المكبوتة في اللاشعور، وأن الدين مجرد وسيلة لتهذيب هذه الدوافع البدائية. وذهب إلى أن ف

الصلاة والعبادة أنماط من السلوك العصابي الذي يخفف التوتر الداخلي. بهذا جعل فرويد الدين "وهماً" والضمير الأخلاقي "نتيجة 
 (.22، ص 0206لعقدة أوديب"، وهو ما يمثل أساسًا صريًحا للإلحاد المقنَّع في علم النفس التحليلي )الهاموي، 

ان هدف فرويد تفسير الإنسان بمعزل عن الروح، وردّ كل سلوك إلى أصول مادية نفسية بحتة. ولذلك نجد أن التحليل لقد ك
النفسي يقوم على تصور يجعل الإنسان عبدًا للغريزة، لا عبدًا لله، مما يتعارض مع المفهوم القرآني للنفس التي فطرها الله على الخير 

 (.11، ص 0261والتقوى )الزهراني، 

 السلوكية وإنكار الوعي

أما المدرسة السلوكية التي أسسها جون واطسون وطوّرها بورهوس سكنر، فقد بلغت المادية فيها ذروتها. إذ أنكرت وجود الوعي 
والنفس من الأصل، واعتبرت أن كل سلوك يمكن تفسيره من خلال قوانين المنبه والاستجابة. فالإنسان ليس سوى كائن يُكيَّف 

وائز والعقوبات، ويمكن التحكم فيه كما نتحكم في الحيوان داخل المختبر. بهذا المنهج التجريبي الصارم م  إلغاء مفهوم الروح، بالج
 (.17، ص 0202وتحويل الإنسان إلى آلة استجابية خالية من الإرادة الحرة أو البعد الغيبي )العساف، 

ه المادي، فأصبحت القيم والأخلاق مجرد انعكاسات للسلوك الاجتماعي لا وقد أدت هذه النظرة إلى اختزال الإنسان في بعد
صلة لها بالوحي أو الفطرة. وهذا ما جعل المدرسة السلوكية تُـعَدّ من أكثر النظريات انسجامًا مع الفلسفة الإلحادية في الغرب 

 (.20، ص 0260)الشقيري، 

 الوجودية والإنسان مركز الكون

ين، ظهرت المدرسة الوجودية كرد فعل على الآلية المادية للسلوكية، لكنها لم تخرج من الإطار الإلحادي، مع منتصف القرن العشر 
إذ أنكرت وجود الخالق واعتبرت الإنسان هو الذي "يخلق ذاته". فالوجود عندهم يسبق الماهية، أي أن الإنسان يوجد أولًا ثم 

علم النفس الوجودي الذي يرى أن الحرية المطلقة هي القيمة العليا، وأن القلق  يختار جوهره بنفسه دون توجيه إلهي. ومن هنا نشأ



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

32 

والمعاناة هما الطريق لاكتشاف الذات. وهذه الرؤية، رغم عمقها الفلسفي، قائمة على إنكار الغاية الإلهية للحياة، وجعل الإنسان 
 .(22، ص 0206هو الإله الجديد الذي يمنح الأشياء معناها )الهاموي، 

 المدرسة الإنسانية وتحقيق الذات بديلاً عن عبادة الله

ظهرت المدرسة الإنسانية على يد كارل روجرز وأبراهام ماسلو، رافعة شعار "كرامة الإنسان وتحقيق الذات". وقد بدت للوهلة 
ادة غاية ذاتية داخلية لا علاقة لها الأولى أكثر قرباً من التصور الإيماني، لكنها في جوهرها استبدلت الإيمان بالذات، فجعلت السع

بالله أو القيم المطلقة. فـ"تحقيق الذات" عند روجرز هو أن يصل الإنسان إلى الانسجام الداخلي دون الحاجة إلى مرجعية دينية، 
ة ظلت و"هرم الحاجات" عند ماسلو يضع "تحقيق الذات" في قمته دون أي ذكر للعبودية لله. ومن ثم فإن المدرسة الإنساني

 (.12، ص 0260حبيسة الفكر العلماني، وإنْ لبست ثوباً أكثر ليونة )عبدالله، 

يرى الباحث أن جميع هذه المدارس، رغم اختلافها في المنهج، تشترك في إقصاء الوحي، وإنكار الروح، وتفسير النفس تفسيراً 
ية أو نفسية، والخير والشر نسبتان متغيرتان. هذا التصور مادياً صرفاً. فهي ترى الإنسان نتاجًا للطبيعة، والدين ظاهرة اجتماع

يجعل علم النفس الغربي علمًا بلا روح، ومجالًا للتيه الوجودي. ومن ثم فإن الأسس المادية والإلحادية التي يقوم عليها هذا العلم 
سس لعلم نفس قائم على العقيدة الإسلامية، التي تحتاج إلى نقدٍ جذريٍّ يعُيد الاعتبار للبعد الإيماني في فهم النفس الإنسانية، ويؤُ 

 (.660، ص 0262ترى في النفس مخلوقاً مكرمًا يحمل الأمانة ومسؤولية الاستخلاف )القرني، 

 المبحث الثاني: مظاهر العداء الخفي للإسلام في النظريات النفسية الغربية

سلام لم يكن صريًحا في بداياته، بل تَسلّل إلى جوهره عبر مفاهيمه من يتأمل تاريخ نشوء علم النفس الغربي يجد أن العداء للإ     
ومناهجه ومصطلحاته. فقد تأسس هذا العلم في بيئة علمانية تعادي الدين بوجهٍ عام، وتقُصي الغيب والوحي عن ميدان 

ر الدين في علم النفس الغربي غالبًا البحث، إلا أن الموقف من الإسلام تحديدًا كان أكثر حدّةً وسريةً في الوقت ذاته. إذ يُصوَّ 
مزا بوصفه عائقًا للنمو النفسي، ومصدراً للقلق والكبت، ومجالًا للخرافة والجمود العقلي، بينما يقُدَّم الإلحاد والعلمانية على أنهما ر 

 (.621، ص 0260التنوير والتحرر )عبدالله، 

من المنظومة الفكرية التي تهدف إلى علمنة الإنسان، وتجريده من هويته وهكذا أصبح علم النفس الغربي في مضمونه وأدواته جزءًا 
، 0206الدينية، عبر مفاهيم تبدو علمية محايدة لكنها تحمل في باطنها رفضًا واضحًا لمبادئ الإسلام وقيمه الروحية )الهاموي، 

 (.12ص 

 التصوير النفسي السلبي للدين والإيمان

سلام في النظريات النفسية الغربية تصوير الدين عامة، والإسلام خاصة، كعامل مرضي أو كآلية من أبرز مظاهر العداء الخفي للإ
دفاعية بدائية. فقد رأى فرويد أن الدين وهمٌ جماعيٌّ يعُبّر عن حاجة الإنسان للأب الحامي، وهو في نظره صورة من العصاب 

يان، بل جمعها كلها في خانة الوهم النفسي، غير أن تطبيق أفكاره الجمعي الذي يعطل النضج النفسي. ولم يفرّق فرويد بين الأد



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

33 

على الإسلام في الدراسات الغربية اللاحقة كان أكثر استهدافاً، إذ اعتُبر المسلم "أسير الدين"، عاجزاً عن التطور النفسي والتحرر 
 (.601، ص 0262من الكبت الديني )القرني، 

قة هذا التصور حين فسّرت الالتزام الديني بأنه نوع من التبعية المرضية للأنا الأعلى، أي للضمير وقد تبنّت المدرسة التحليلية اللاح
القاسي الذي يفرضه المجتمع والدين، ما جعل الإيمان في التصور النفسي الغربي مرضًا ينبغي التخلص منه لتحقيق "الصحة 

، 0261ية التي ترى الإيمان أساس السكينة والطمأنينة للنفس )الزهراني، النفسية". وهذا الاتجاه يتناقض جذرياً مع الرؤية الإسلام
 (.16ص 

 تفسير العبادة كاضطراب نفسي :

تعُد محاولة تفسير الشعائر والعبادات الإسلامية تفسيراً نفسيًا محضًا من أخطر أشكال العداء الخفي. إذ ينُظر إلى الصلاة على أنها 
وم على أنه ضبط للسلوك من أجل السيطرة على الدوافع، والزكاة على أنها نوع من التكفير وسيلة للتنفيس عن التوتر، والص

الاجتماعي عن الذنب. هذه التفسيرات لا تنكر السلوك في ذاته لكنها تفرغه من معناه التعبدي، وتحوّله إلى نشاط دنيوي محض، 
 (.70، ص 0202وكأن العبد لا يعبد الله، بل يعُالج ذاته! )العساف، 

وهذه الرؤية تتجاهل البعد الإيماني في العبادة الذي هو المقصد الأساس في الإسلام، إذ لا معنى لأي عبادة ما لم تُبَن على نية 
خالصة لله. وبهذا يتبين أن علم النفس الغربي يسعى ضمنيًا إلى علمنة العبادة، وإفراغها من محتواها العقدي، لتصبح مجرد ظاهرة 

 (.10، ص 0206فسيرها بالمثيرات والدوافع )الهاموي، سلوكية يمكن ت

 تشويه مفهوم التوبة والشعور بالذنب

من المظاهر الواضحة للعداء للإسلام أن علم النفس الغربي يعيد تفسير الشعور بالذنب والتوبة تفسيراً سلبيًا. فبدل أن يعُدّ الشعور 
التحليل النفسي اضطراباً ناتًجا عن صراع داخلي بين الأنا والغرائز. واعتُبرت بالذنب علامة على حياة الضمير ويقظة الإيمان، يراه 

التوبة محاولة مرضية لتخفيف ضغط الأنا الأعلى. بينما في التصور الإسلامي، الذنب والتوبة هما أساس الإصلاح النفسي، لأنهما 
اجم هذا الجانب لتفصل بين النفس وخالقها )الزهراني، يعُيدان الإنسان إلى فطرته ويقظته الروحية. ولكن النظريات الغربية ته

 (.10، ص 0261

وهذا يفسر لماذا يشيع في الأدبيات النفسية الغربية وصف الملتزمين دينيًا بأنهم "مكبوحون" أو "مقيدون بالذنب"، بينما يُمدح غير 
لعلمانية لا وفق مقاييس الفطرة والوحي )عبدالله، المتدين بأنه "ناضج ومتوازن"، وهي معايير نفسية مقلوبة تقُاس وفق القيم ا

 ( .621، ص 0260

 رفض مفهوم الفطرة الإنسانية

يرى الإسلام أن النفس خُلقت على الفطرة، أي الاستعداد الطبيعي للإيمان بالله والخير، كما قال تعالى: فطرة الله التي فطر الناس 
، ويعتبر الإنسان صفحة بيضاء تُشكلها البيئة والتجربة فقط. فالسلوكية ترى أن عليها. أما علم النفس الغربي فيرفض هذا المفهوم

السلوك مكتسب من خلال التعلم، والتحليلية ترده إلى اللاشعور، والوجودية تجعله من صنع الحرية الفردية. وهكذا ينُفى البعد 



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

35 

، 0202غرائز، لا مخلوقاً مكرمًا موجهًا بالوحي )العساف، الفطري الذي يربط النفس بالله، فيتحول الإنسان إلى نتاج للبيئة أو ال
 (.71ص 

إن إنكار الفطرة لا يعني سوى إنكار الخالق، لأن الاعتراف بها يستلزم الإيمان بوجود من فطرها. ولذلك ظل هذا المفهوم هدفاً 
ا بلا روح ولا مقصد أخلاقي )القرني، خفيًا للهجوم، إذ بإزالته تزُال كل علاقة بين الإنسان وربه، ويُصبح علم النفس علمً 

 (.610، ص 0262

 تغريب مفهوم السعادة

ة تُـعَرِّف النظريات النفسية الغربية السعادة بأنها الشعور باللذة والرضا النفسي وتحقيق الذات، بينما في الإسلام هي الطمأنينة الناتج
السعادة إلى غاية دنيوية تقُاس بالمتعة والمصلحة الشخصية. ومن ثم  عن الإيمان والعمل الصالح. وقد أدت النظرة الغربية إلى تحويل

أصبح العلاج النفسي الغربي يهدف إلى تحرير الفرد من الالتزام الديني أو الأخلاقي بحجة تحقيق التوازن النفسي. وهذه المقاربة في 
 (.72، ص 0206على عبودية الذات )الهاموي، حقيقتها تعادي المفهوم الإسلامي للسعادة الذي يقوم على العبودية لله، لا 

وهكذا نقُلت المفاهيم من سياقها الإيماني إلى سياق مادي، فصارت السعادة والنجاح والرضا النفسي أهدافاً دنيوية بحتة، دون أي 
 (.662ص ، 0260ارتباط بالآخرة. وهذا التوجه يخدم الفلسفة المادية التي تقُصي الله عن حياة الإنسان )عبدالله، 

 علمنة القيم والأخلاق

من أخطر مظاهر العداء الخفي للإسلام في علم النفس الغربي علمنة القيم، أي فصلها عن المرجعية الإلهية. فالنظريات الغربية ترى 
ما يتفق أن القيم ليست مطلقة بل نسبية، تختلف باختلاف الثقافات والمجتمعات. فليس هناك "خير" أو "شر" في ذاته، وإنما هو 

عليه الناس. وهذا المبدأ يهدم الأساس الأخلاقي الذي جاء به الإسلام، القائم على أن الخير والشر محددان بوحي الله. بل إن  
، ص 0261كثيراً من المدارس النفسية تُشجع على "التحرر من القيود الأخلاقية" باعتبارها كوابح تعيق النمو الذاتي )الزهراني، 

21.) 

لك إلى ظهور توجهات علاجية ونظرية تبرر الانحرافات السلوكية، مثل المثلية الجنسية أو الإدمان، بدعوى الحرية الفردية وقد أدى ذ
وحق الاختيار، دون أي اعتبار للقيم الدينية. وهكذا تحوّل علم النفس إلى أداة فكرية لتطبيع الانحراف ومحاربة الأخلاق المستمدة 

 (.01ص  ،0202من الدين )العساف، 

 التحليل النفسي للإيمان الإسلامي

تُظهر بعض الدراسات النفسية الغربية تركيزاً خاصًا على الإسلام والمسلمين بوصفهم "حالة نفسية" تحتاج إلى الفهم والتحليل. 
و"التشدد"  ففي العقود الأخيرة، بعد أحداث سياسية كبرى، زادت البحوث التي تفسر الالتزام بالإسلام من زاوية "العنف"

و"الإرهاب"، في محاولة لربط التدينّ الإسلامي بمركّبات اللاوعي الجمعي أو بالعقد التاريخية. هذه المقاربات لا تبحث عن الحقيقة، 
 (.71، ص 0206بل تُحاول اختزال الإسلام في ظواهر مرضية، لتبرير الموقف العدائي الغربي من المسلمين )الهاموي، 



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

34 

كثرة المصطلحات النفسية التي تُستعمل في وصف الظواهر الدينية الإسلامية مثل "الهوس الديني"، "الذهان ويُستدل على ذلك ب
العقائدي"، "التطرف النفسي"، وهي مصطلحات ذات طابع ازدرائي، تعكس نظرة استعلائية للغرب تجاه الإيمان الإسلامي. وهذا 

 (.602، ص 0260لام في المفاهيم النفسية ذاتها )عبدالله، الأسلوب في التحليل يظُهر كيف يتغلغل العداء للإس

 استبعاد الوحي من مصادر المعرفة النفسية

يرى علم النفس الغربي أن مصادر المعرفة تقتصر على الحس والتجربة والعقل، بينما يستبعد الوحي تمامًا من منظومته المعرفية. وهذا 
لأن الإسلام يجعل الوحي هو المصدر الأعلى للمعرفة في قضايا النفس والروح. إن المبدأ يعُدّ أساس العداء الفكري للإسلام، 

إقصاء الوحي يجعل علم النفس الغربي عاجزاً عن تفسير أعمق جوانب الإنسان، لأنه يتجاهل البعد الغيبي الذي لا يمكن الوصول 
، 0262تاجه الإنسان من إيمان ومعنى وطمأنينة )القرني، إليه بالتجربة. وهذا ما أدى إلى التناقض بين ما يقدمه هذا العلم وما يح

 (.610ص 

ولهذا فإن كثيراً من علماء النفس المسلمين يرون أن علم النفس الغربي لا يمكن أن يكون مرجعًا شاملًا لفهم النفس الإنسانية ما 
ن المخلوق معرفة ناقصة، لأنها تعُالج الأعراض دون لم يُصحَّح أساسه المعرفي ويدُمج بالوحي الإلهي. فالمعرفة التي تقُصي الخالق ع

 (.00، ص 0202الجوهر )العساف، 

يرى الباحث أن العداء للإسلام في علم النفس الغربي ليس عداءً صريًحا في الشعارات، بل هو عداء خفيٌّ يتغلغل في المفاهيم 
صاء الدين من فهم الإنسان. فحين يقُدَّم الإيمان  والمنهج والتفسير. إنه عداء يقوم على إنكار الروح، ورفض الوحي، وإق

كاضطراب، والعبادة كتنفيس، والتوبة كعُصاب، والسعادة كلذة دنيوية، فإن النتيجة هي نزع القداسة عن النفس وتحويلها إلى مادة 
 تفُسَّر بمصطلحات علمانية بحتة.

لمية، حتى يعُاد للإنسان توازنه بين جسده وروحه، بين دنياه ومن ثم فإن إعادة بناء علم النفس على ضوء الوحي ضرورة فكرية وع
، ص 0206وآخرته، وبين العلم والإيمان. فبدون ذلك سيظل علم النفس الغربي أداة فكرية لمحاربة الدين باسم العلم )الهاموي، 

70.) 

 المبحث الثالث : نقد علم النفس الغربي في ضوء التصور الإسلامي للنفس الإنسانية

إن علم النفس الغربي، برؤاه المادية والإلحادية، قد حاول تفسير السلوك الإنساني بمعزل عن الدين والوحي، فوقع في خطأ      
منهجي عميق جعل نتائجه قاصرة ومشوهة. أما التصور الإسلامي للنفس الإنسانية، فينطلق من رؤية شاملة للإنسان بوصفه 

يتجاوز حدود الحس والتجريب. ومن هنا فإن نقد علم النفس الغربي في ضوء التصور الإسلامي  مخلوقاً روحياً مادياً، له بعد غيبي
، 0227لا يهدف فقط إلى بيان أخطائه، بل إلى إبراز تفوق المنهج الرباني في فهم حقيقة النفس ووظيفتها وغايتها )المدني، 

 (.11ص

 

 



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

31 

 بي الغربيالأساس المعرفي في التصور الإسلامي مقابل الأساس التجري

يختلف الأساس المعرفي بين المنهجين اختلافاً جذرياً، فبينما يعتمد علم النفس الغربي على الحواس والتجربة كمصدرين وحيدين 
للمعرفة، يؤكد الإسلام على أن المعرفة الحقة لا تكتمل إلا بالوحي الذي يهب الإنسان بصيرة في ما وراء المادة. فالعقل عند 

لفهم الكون في ضوء هداية الله، أما في الفكر الغربي فهو مرجعية مطلقة لا تعترف إلا بما تراه العين وتلمسه اليد. المسلمين أداة 
 (.10، ص6100وبهذا حُرم الإنسان الغربي من إدراك الجوانب الروحية في النفس، لأن أدواته المعرفية ناقصة بطبيعتها )الغزالي، 

 النظرة إلى الإنسان في المنهجين

يرى التصور الإسلامي أن الإنسان مكرم بنفخة الروح الإلهية، وأنه مكلّف بعبادة الله وعمارة الأرض وفق منهج رباني، بينما ينظر 
علم النفس الغربي إلى الإنسان باعتباره كائناً مادياً خاضعاً لقوانين الطبيعة، لا يختلف عن الحيوان إلا في درجة التعقيد العقلي. 

المادية جعلت الإنسان الغربي يعيش فراغاً روحياً عميقاً رغم التقدم العلمي، لأنه فقد الإحساس بالغاية من وجوده، هذه الرؤية 
 (.17، ص0222وأصبح يبحث عن السعادة في المادة واللذة بدلاً من الإيمان والسكينة )عبدالفتاح، 

 مفهوم النفس والروح

ي أو عصبي، بل كيان مركّب يجمع بين الجسد والعقل والروح. والروح هي العنصر في الإسلام، النفس ليست مجرد تفاعل كيميائ
الإلهي الذي يميز الإنسان ويمنحه الحياة والوعي والمعنى. أما علم النفس الغربي فينكر الروح أصلًا أو يلتزم الصمت حيالها، لأنه لا 

يث، إذ كيف يدُرس الإنسان دون أن يدُرس جوهره الذي به يستطيع قياسها تجريبياً. وهذه هي أكبر ثغرة في علم النفس الحد
 (.76، ص6111يكون إنسانا؟ً )ابن القيم، 

 الأخلاق في المنهج الإسلامي والمنهج الغربي

يرى الإسلام أن الأخلاق فطرة مغروسة في النفس، تنبع من معرفة الله ومراقبته، بينما يراها علم النفس الغربي نتاجاً اجتماعياً 
اً يحدده المجتمع وفق مصالحه. وبذلك جعل القيم نسبية قابلة للتبديل، وألغى فكرة الخير والشر المطلقين. ومن هنا نشأ متغير 

الانحلال الخلقي في المجتمعات الغربية، لأنهم فصلوا بين العلم والأخلاق، بينما الإسلام يجمع بينهما في منظومة واحدة تربط العلم 
 (.11، ص0226القرضاوي، بالمسؤولية والإيمان )

 الدوافع والسلوك الإنساني

يؤكد الإسلام أن دوافع الإنسان ليست كلها مادية أو غريزية، بل تشمل دوافع إيمانية وروحية كحب الله والدار الآخرة والإحسان 
التملك، كما فعل فرويد إلى الخلق. أما النظريات الغربية فقد حصرت السلوك في دوافع باطنية مادية مثل الجنس واللذة وحب 

وواتسون وسكنر. وهذه النظرة القاصرة تحطّ من قدر الإنسان وتختزله في جسد تحركه الشهوات، بينما الرؤية الإسلامية ترفعه إلى 
 (.01، ص6112مقام العبودية لله، فتجعل كل سلوكه خاضعاً لقيم عليا )فرويد، 

 منهج العلاج النفسي في الإسلام وعند الغرب



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

37 

ين تعتمد المدارس الغربية على التحليل النفسي أو العلاج السلوكي أو المعرفي كوسائل لإصلاح النفس، يعتمد الإسلام على في ح
العلاج الإيماني القائم على تزكية النفس وذكر الله والتوبة والعبادة. فالمعاناة النفسية في الإسلام ليست مرضاً عضوياً فقط، بل قد 

الله، ولذلك فإن علاجها لا يكتمل إلا بعودة الإنسان إلى ربه. أما العلاج الغربي فيتجاهل هذا البعد  تكون نتيجة البعد عن
 (.660، ص0221تماماً، مما يجعله علاجاً ناقصاً يخفف الأعراض ولا يمسّ الجذر الحقيقي للمرض )الراوي، 

 أزمة علم النفس الغربي

فهو يتخبط بين مدارس متناقضة لا يجمعها مبدأ واحد، لأن الأساس الفلسفي  إن علم النفس الغربي يعيش أزمة هوية حقيقية؛
الذي يقوم عليه غير ثابت. فمرة يجعل السلوك نتاجاً للمثيرات، ومرة يجعله انعكاساً للعقل، ومرة أخرى تعبيراً عن اللاشعور. وهذا 

ل الوحي، الذي يقدم تصوراً متكاملًا للنفس والسلوك الاضطراب نابع من غياب المرجعية الثابتة التي يملكها الإسلام من خلا
 (.20، ص0221والغاية من الوجود )عبدالرحمن، 

 تفوق التصور الإسلامي للنفس

يتميز التصور الإسلامي بشموليته وتوازنه؛ فهو يجمع بين العلم والإيمان، بين الجسد والروح، بين العقل والقلب، في حين أن 
أ. فالإسلام لا ينكر التجربة، لكنه يضعها في إطار من القيم والغاية، ويجعل المعرفة وسيلة للعبادة، لا التصور الغربي قاصر ومجز 

هدفاً مادياً بحتاً. ولذلك فإن أي علم نفس لا ينطلق من الإيمان بخالق النفس هو علم ناقص يضل طريقه مهما بلغ من الدقة 
 (.11، ص0266والتجريب )القرني، 

علم النفس الغربي، رغم تقدمه في الجانب التطبيقي، فشل في تفسير الإنسان تفسيراً حقيقياً لأنه أهمل روحه يرى الباحث  أن 
وغايته الوجودية. أما التصور الإسلامي للنفس فهو الأقدر على تحقيق التوازن بين مطالب الجسد وحاجات الروح، لأنه مستمد 

علم النفس لا يكون إلا بالعودة إلى الأساس الإيماني الذي يجعل معرفة الإنسان من خالق النفس العليم بها. ومن ثم فإن إصلاح 
 (.72، ص0262بنفسه طريقاً لمعرفة ربه )الهاموي، 

 المبحث الرابع : مقومات بناء علم نفس إسلامي معاصر ينهض على الوحي والعقل معاً 

عن العلوم الغربية، بل هو ضرورة حضارية ملحّة تهدف إلى إنقاذ إن بناء علم نفس إسلامي معاصر ليس ترفاً فكرياً ولا مجرد بديل 
الإنسان من الاغتراب المادي الذي أنتجته الفلسفات الغربية. فالإنسان في التصور الإسلامي مخلوق ذو طبيعة مزدوجة: جسد من 

ا جمع بين الوحي والعقل، بين التجربة طين وروح من أمر الله، ولا يمكن لأي علم أن يحقق الفهم الكامل للنفس الإنسانية إلا إذ
والإيمان، بين المنهج العلمي والمنهج القيمي. ومن هنا تنبع أهمية تأسيس علم نفس إسلامي أصيل يستمد مبادئه من القرآن 

 (.11، ص0222والسنة ويستفيد من مكتسبات العلم الحديث دون أن يخضع لمنطلقاته الفلسفية المنحرفة )عبدالفتاح، 

 س العقدي لعلم النفس الإسلاميالأسا

الركيزة الأولى لبناء علم نفس إسلامي هي الإيمان بأن الله هو خالق النفس ومصدر القوانين التي تحكمها، قال تعالى: "ونفس وما 
ن له طبيعة سواها فألهمها فجورها وتقواها"، فالنفس ليست نتاجاً عشوائياً للتطور كما تزعم الفلسفات المادية، وإنما مخلوق متق



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

39 

أخلاقية وروحية. ومن هنا فإن فهم النفس لا يكون إلا في ضوء علاقتها بخالقها. فالوحي هو المصدر الأعلى للمعرفة بالنفس، 
 (.77، ص6100والعقل تابع له في الفهم والاستنباط، وليس منافساً له كما في الفكر الغربي )الغزالي، 

 التكامل بين الوحي والعقل

سلام أداة عظيمة لفهم الوحي والكون معاً، وهو وسيلة لاكتشاف السنن الإلهية في النفس والطبيعة. غير أن العقل العقل في الإ
وحده لا يستطيع أن يدرك الغيب أو يحدد القيم المطلقة، ولهذا جاء الوحي مكملًا له وموجهاً لعمله. فالعلم النفسي الإسلامي لا 

رجعية الإيمانية، حتى لا ينحرف إلى التفسير المادي أو الإلحادي. ومن هنا فإن التكامل بين يرفض البحث التجريبي، بل يضبطه بالم
 (.662، ص0226الوحي والعقل هو أساس النهضة العلمية الحقيقية في ميدان النفس )القرضاوي، 

 المنهج العلمي في علم النفس الإسلامي

 الملاحظة والتجربة من جهة، والتأمل الشرعي والتفسير القيمي من جهة يتميز المنهج الإسلامي في دراسة النفس بأنه يجمع بين
أخرى. فهو لا يرفض أدوات العلم الحديثة مثل الاختبار والمقابلة والإحصاء، لكنه يرفض توجيهها لخدمة فلسفات منكرة للغيب. 

حية، ويجب دراستها في تكامل لا في تعارض. فالباحث المسلم ينطلق من أن السلوك الإنساني له أسباب ظاهرة وباطنة، مادية ورو 
، 0227وهذا المنهج الشمولي يجعل علم النفس الإسلامي أكثر قدرة على تفسير الظواهر الإنسانية تفسيراً متوازناً )المدني، 

 (.11ص

 القيم الأخلاقية في علم النفس الإسلامي

نسبياً، بل هي أوامر ربانية ثابتة تشكل الإطار الذي يوجه سلوك  القيم في المنظور الإسلامي ليست نتاجاً اجتماعياً ولا توافقاً 
الإنسان. ولذلك فإن علم النفس الإسلامي لا يمكن أن يكون حيادياً تجاه القيم كما هو الحال في النظريات الغربية. بل يجب أن 

يف مع الواقع، بل تغييره نحو الحق والفضيلة. يكون موجهاً نحو تزكية النفس وتقويم السلوك وإصلاح المجتمع. فهدفه ليس مجرد التك
 (.06، ص0221وهذه القيم الأخلاقية هي روح علم النفس الإسلامي ومصدر تميّزه )عبدالرحمن، 

 مراعاة الفطرة الإنسانية

بب إن علم النفس الإسلامي ينطلق من الإيمان بأن الفطرة السليمة هي أساس الصحة النفسية، وأن الانحراف عن الفطرة س
رئيسي في الاضطرابات النفسية. فالنفس التي تعُرض عن ذكر الله وتغرق في الشهوات لا يمكن أن تنال الطمأنينة مهما بلغت من 
المتع المادية. ولذلك، فإن مهمة علم النفس الإسلامي هي إعادة الإنسان إلى فطرته الأولى بالتوبة والعبادة وتزكية القلب. وهذا 

، 6111تماماً عن علم النفس الغربي الذي يعامل الإنسان ككائن بلا غاية ولا مصير )ابن القيم، البعد الفطري يغيب 
 (.621ص

 تطوير أدوات البحث والتطبيق من منظور إسلامي

 إن النهضة بعلم النفس الإسلامي لا تكتمل إلا ببناء أدوات بحثية وبرامج علاجية وتربوية منطلقة من الرؤية الإسلامية للإنسان.
فبدلًا من نسخ المقاييس الغربية التي تقوم على فلسفات علمانية، يجب تطوير اختبارات تقيس الإيمان والضمير والسكينة، وبرامج 



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

38 

علاجية تقوم على الذكر والدعاء والصلاة والتوبة. كما ينبغي تدريب الأخصائيين النفسيين على فهم البعد الروحي في الإنسان 
 (.10، ص0262للجسد والعقل والروح معاً )الزهراني،  حتى يكون العلاج شاملاً 

 التجديد والإبداع في إطار الثوابت

علم النفس الإسلامي ليس تكراراً للموروث القديم، بل هو مشروع تجديدي يستوعب المعارف الحديثة دون أن يتخلى عن ثوابته. 
و علماء يجمعون بين الإيمان العميق والتأهيل العلمي الراسخ، فالإسلام لا يعادي العلم، بل يوجهه نحو الخير. والمطلوب اليوم ه

قادرين على تطوير نظرية نفسية معاصرة تجمع بين الوحي والعقل، بين التجريب والإيمان، بين الواقع والمبدأ. وهذا هو الطريق لبناء 
 (.661، ص0262علم نفس ينهض بالأمة روحياً وفكرياً )الهاموي، 

 ن بناء علم نفس إسلاميالنتائج المتوقعة م

إذا تحقق هذا المشروع، فسيعيد للإنسان توازنه النفسي والأخلاقي، وسيجعل العلوم الإنسانية في خدمة الإيمان بدلًا من صراعه.  
كما أنه سيساهم في حل مشكلات الاكتئاب والقلق والاغتراب التي يعاني منها العالم المادي، لأن الإسلام يقدم علاجاً جذرياً 
يقوم على معرفة الله وعمارة القلب بالإيمان. وهذا هو ما يميز العلم الإسلامي عن النظريات الغربية القاصرة التي تعالج الأعراض 

 (.611، ص0221وتغفل الجوهر )الراوي، 

ى تأسيس علم يرى الباحث أن بناء علم نفس إسلامي معاصر لا يتحقق بمجرد الرفض للنظريات الغربية، بل بالعمل الإيجابي عل
بديل ينطلق من الوحي ويستنير بالعقل، ويوازن بين الجسد والروح، ويعيد الاعتبار للقيم والفطرة. فالوحي هو النور الذي يهدي 
العقل ليكتشف سنن الله في النفس، والعقل هو الأداة التي تفهم وتطبّق هذا الوحي في الواقع. وبهذا التكامل يتحقق علم نفس 

 (.610، ص0266لإنسان إنسانيته، وللعلم معناه، وللحياة غايتها )القرني، راشد، يعيد ل

 خاتمة البحث : 

بعد هذا العرض التحليلي والنقدي لعلم النفس الغربي في ضوء التصور الإسلامي، يتضح أن الخلاف بينهما ليس خلافاً في 
لم النفس الغربي تأسس على رؤية مادية علمانية التفاصيل أو الأساليب، بل هو خلاف في الجذور والأسس والمنطلقات. فع

تقُصي الغيب وتنُكر الروح، مما جعل تفسيره للنفس ناقصاً ومبتوراً. بينما يقوم التصور الإسلامي على رؤية توحيدية شاملة تجعل 
 النفس محوراً في منظومة الإيمان والعمل، وترى أن صلاحها لا يكون إلا بارتباطها بخالقها.

المباحث السابقة عن عمق الأزمة الفكرية التي يعاني منها علم النفس الغربي نتيجة فصله بين الإنسان وربه، وعن  لقد كشفت
الحاجة الملحة لبناء علم نفس إسلامي أصيل يجمع بين الوحي والعقل، ويجعل هدفه الأسمى تزكية النفس وإصلاحها، لا مجرد 

ليست مادة قابلة للقياس فقط، بل كيان حي يتفاعل مع القيم والعقيدة، وهذا ما وصفها أو ضبط سلوكها. إن النفس الإنسانية 
 (.10، ص0221غاب عن الفكر الغربي الحديث الذي اختزل الإنسان في بعده البيولوجي والسلوكي )عبدالرحمن، 

 



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

51 

 نتائج البحث

 النتيجة الأولى:

وح العداء للدين، فحمل في داخله نزعة إلحادية واضحة، سواء في ثبت أن علم النفس الغربي نشأ في بيئة فلسفية مادية متأثرة بر 
تفسيره للسلوك أو في تحديده لمفهوم النفس، مما أفقده التوازن بين الجسد والروح، وجعل نتائجه قاصرة عن إدراك جوهر الإنسان 

 الحقيقي.

 النتيجة الثانية:

حليلية والإنسانية، تشترك جميعها في إهمال البعد الإيماني، وتفسير السلوك تبيّن أن النظريات الغربية في علم النفس، كالسلوكية والت
تفسيراً دنيوياً صرفاً، مما أدى إلى ظهور أزمات نفسية وأخلاقية في المجتمعات التي تبنتها، إذ أصبحت السعادة عندها محصورة في 

 اللذة المادية والنجاح الدنيوي.

 النتيجة الثالثة:

سلامي في دراسة النفس أوسع وأعمق، لأنه يجمع بين الوحي والعقل، وبين المادة والروح، ويستند إلى تصور اتضح أن المنهج الإ
متكامل للإنسان يجعله خليفة في الأرض لا عبداً للشهوة. وهذا المنهج قادر على تفسير الظواهر النفسية تفسيراً متوازناً يربط بين 

 العلم والإيمان.

 النتيجة الرابعة:

 أن علم النفس الغربي يعيش أزمة هوية ومنهج، إذ لا يملك مرجعية ثابتة، ويتنازع بين مدارس متناقضة في رؤيتها للإنسان تبين
 والسلوك، مما يدل على أن غياب الوحي عن الفكر النفسي يؤدي إلى الضياع والتيه في تأويل النفس البشرية.

 النتيجة الخامسة:

سلامي للنفس الإنسانية يتسم بالشمول والتوازن، فهو يربط بين العقل والقلب، وبين الجسد ظهر من التحليل أن التصور الإ
والروح، ويجعل الإيمان هو المحرك الرئيس للسلوك الإنساني، ويهدف إلى تزكية النفس وإصلاحها لا إلى تكييفها مع الانحراف أو 

 الواقع الفاسد.

 النتيجة السادسة:

م نفس إسلامي معاصر ممكن وضروري، بشرط أن يقوم على الوحي أساساً، وأن يستفيد من مناهج خلص البحث إلى أن بناء عل
 البحث الحديثة دون أن يخضع لفلسفاتها المادية، وأن يكون هدفه خدمة الإنسان وإعادته إلى فطرته التي فطره الله عليها.

 التوصيات



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

56 

ومراكز البحث، يضع مناهج ومقررات تربط بين الوحي والعلم، . العمل على تأسيس علم نفس إسلامي مستقل في الجامعات 6
 وتعيد تعريف مفاهيم النفس والسلوك وفق الرؤية القرآنية.

. تشجيع الباحثين المسلمين على دراسة النظريات الغربية نقدياً في ضوء مقاصد الشريعة، وبيان مواطن الانحراف فيها، بدلًا من 0
 ن تمحيص.مجرد ترجمتها أو استيرادها دو 

. تطوير أدوات القياس والعلاج النفسي من منظور إسلامي يعتمد على تزكية النفس، والعبادة، والذكر، والدعاء، كمكونات 1
 أساسية في العلاج النفسي، مع الاستفادة من تقنيات العلاج الحديثة.

ية والعمق الإيماني، ليكونوا قادرين على مساعدة . إعداد برامج تأهيل للأخصائيين النفسيين المسلمين تجمع بين المعرفة العلم1
 الناس بعلاج متكامل للجسد والعقل والروح.

. إقامة مؤتمرات علمية دورية تجمع بين علماء الشريعة وعلماء النفس لتبادل الخبرات وبناء إطار نظري متكامل لعلم النفس 2
 الإسلامي.

ة التي تقُصي الدين، وتشجيع العودة إلى القيم القرآنية كأساس لتحقيق السكينة . تعزيز الوعي المجتمعي بخطورة النظريات الغربي1
 النفسية والاتزان الروحي.

 المقترحات :

 . إجراء دراسات ميدانية تطبيقية لقياس أثر البرامج الإيمانية والعبادات على الصحة النفسية والسلوك الاجتماعي.6

مي تجمع المفاهيم القرآنية والحديثية المتعلقة بالنفس، وتعرضها بأسلوب علمي مقارن . إعداد موسوعة شاملة لعلم النفس الإسلا0
 مع المدارس الغربية.

 . إنشاء مجلة علمية محكّمة متخصصة في علم النفس الإسلامي تكون منبراً للنشر العلمي الرصين في هذا المجال.1

 نقدية تراعي التصفية الفكرية والتحليل الشرعي، لا الترجمة الحرفية. . ترجمة المؤلفات العالمية الحديثة في علم النفس ترجمة1

 . إعداد مقررات دراسية موحدة لعلم النفس الإسلامي في الجامعات العربية والإسلامية تُدرَّس إلى جانب علم النفس العام.2

وإحصائية لإثبات فعالية الإيمان في تحقيق الاتزان  . توجيه الباحثين إلى دراسة العلاقة بين العبادة والصحة النفسية دراسة تجريبية1
 النفسي.

 

 

 



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

52 

 قائمة المراجع

 (. نقد الخطاب الديني. القاهرة: سينا للنشر.6112. أبو زيد، نصر حامد )6

 (. نحو علم نفس إسلامي معاصر. القاهرة: دار الفكر العربي.0261. إسماعيل، عبد الرحمن )0

 (. كبرى اليقينيات الكونية. دمشق: دار الفكر.6110. البوطي، محمد سعيد رمضان )1

 (. الفكر الغربي الحديث وأثره في علم النفس. بيروت: دار النهضة.0221. الجندي، محمد )1

 (. نقد الأسس الفلسفية لعلم النفس الغربي. عمان: دار المسيرة للنشر.0261. الراوي، عبد الكريم )2

 وح الحداثة: المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي.(. ر 0227. الرفاعي، طه عبد الرحمن )1

 (. أصول الفقه الإسلامي. دمشق: دار الفكر.0226. الزحيلي، وهبة )7

 والتوزيع. (. النفس الإنسانية بين المنظور القرآني والتحليل النفسي الغربي. عمان: دار صفاء للنشر0261. السامرائي، محمد )0

 (. نقد فرويد من منظور إسلامي. القاهرة: مكتبة النهضة المصرية.0202. الشافعي، أحمد )1

 (. الحرية والفكر الغربي. الدوحة: مركز الجزيرة للدراسات.0260. الشنقيطي، محمد الأمين )62

 مكتبة العبيكان.(. المنهج الإسلامي في فهم النفس والروح. الرياض: 0262. الطحاوي، عبد الله )66

 (. مناهج البحث في علم النفس بين المادة والروح. القاهرة: دار غريب.0260. عبد الرحمن، زينب )60

(. التصوف والعلاج النفسي: مقاربة بين علم النفس الحديث والرؤية القرآنية. القاهرة: دار الفكر 0267. عطية، علي )61
 المعاصر.

 ل النفسي والدين. ترجمة عبد المنعم الحفني. القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية.(. التحلي6122. فروم، إريك )61

 (. الطوطم والتابو. ترجمة جورج طرابيشي. بيروت: دار الطليعة.6161. فرويد، سيغموند )62

 رف.(. نحو سيكولوجية للوجود الإنساني. ترجمة أحمد عبد العزيز. القاهرة: دار المعا6110. ماسلو، أبراهام )61

 (. النظرة الإسلامية إلى علم النفس الحديث. طهران: مركز دراسات الفكر الإسلامي.0222. ميلاني، فاضل )67

 (. بحث في الفاهمة البشرية. ترجمة جميل صليبا. بيروت: دار الفكر.6710. هيوم، ديفيد )60

 اهرة: دار النهضة العربية.(. الأنماط النفسية. ترجمة لطفي الهادي. الق6121. يونغ، كارل غوستاف )61

 



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

53 

02Watson, John B. (1924). Behaviorism. New York: W.W. Norton & 
Company. 

06 Skinner, B. F. (1953). Science and Human Behavior. New York: Macmillan. 

00Rogers, Carl (1961). On Becoming a Person. Boston: Houghton Mifflin. 

01Fromm, Erich (1941). Escape from Freedom. New York: Farrar & Rinehart. 

01Frankl, Viktor (1963). Man’s Search for Meaning. Boston: Beacon Press. 

02Badri, Malik (1979). The Dilemma of Muslim Psychologists. London: MWH 
Publishers. 

01Badri, Malik (1987). Contemplation: An Islamic Psychospiritual Study. 
Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

07Sardar, Ziauddin (1989). Exploring Islam: Essays on Islamic Culture and 
Society. London: Mansell Publishing. 

00Nasr, Seyyed Hossein (1989). Knowledge and the Sacred. New York: State 
University of New York Press. 

01Rahman, Fazlur (1982). Islam and Modernity: Transformation of an 
Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago Press. 

12Smith, Huston (1991). The World's Religions: Our Great Wisdom Traditions. 
New York: HarperCollins. 

 

 

 

 

 

 


