
 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

87 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 آيات الشفاعة من خلال تفاسير أهل السنة والمعت لة

 )دراسة مقارنة(
 فهد بن زويد م يد العطري 

 استاذ مشارك  قسم: القرآن الكريم والدراسات الاسلامية  

 كلية الشريعة والقانون  جامعة جدة  المملكة العربية السعودية

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

89 

 آيات الشفاعة من خلال تفاسير أهل السنة والمعت لة
 )دراسة مقارنة(

 فهد بن زويد م يد العطري 
 ت الاسلامية  كلية الشريعة والقانون  جامعة جدة  المملكة العربية السعوديةاستاذ مشارك  قسم: القرآن الكريم والدراسا

 

 ملخص البحث

يتناول البحث موضوع الشفاعة، من خلال الآيات الواردة في القرآن الكريم، ودراستها دراسة مقارنة، وقد بدأت البحث بمقدمة 
عند أهل اللغة، وفي الاصطلاح، ثم قدمت وجهة نظر  بينت خطة البحث، وسبب اختيار موضوعه، ثم مهدت بتعريف الشفاعة

النافين للشفاعة، من خلال بعض الظواهر القرآنية، مع بيان الفهم الصحيح لتلك الظواهر، وأردفت ذلك بالآيات الواضحة في 
ونصاعة توجيههم  اثبات الشفاعة، وتوثيق هذه الفهوم من أقوال أهل العلم، وقد أوضحت هذه الدراسة قوة استدلال أهل السنة،

 الظواهر المنافية للنصوص المصرحة بوقوع الشفاعة.

 المعتزلة -السنة  -الشفاعة  الكلمات المفتاحية :

Abstract 

This research addresses the topic of Shafa’ah through the verses mentioned in the Holy 
Quran, examining them by means of a comparative study. The research begins with an 
introduction outlining the research plan and the reasons for choosing this topic. It then 
presents a preliminary discussion defining Shafa’ah according to linguists and in technical 
(Islamic) terminology. Subsequently, the study presents the viewpoint of those who 
deny Shafa’ah, based on certain Quranic phenomena, while clarifying the correct 
understanding of these phenomena. This is followed by clear Quran verses that affirm 
the occurrence of Shafa’ah, along with documentation of these understandings through 
the statements of scholars. This study demonstrates the strength of the evidences of Ahl 
al-Sunnah and the clarity of their interpretation of phenomena that appear to contradict 
the explicit texts affirming the occurrence of Shafa’ah. 

Keywords: Intercession - Sunnah - Mu'tazilah 

 

 



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

88 

 مقدمة:
القرآن الكريم حبل الله المتين، والهدى المبين، أنزله الله ليبين الحق، ويوضحه، وهو حق كله، لا يوجد بين آياته اختلاف، إلا أن  

يكون متوهما في أعين من لا يبصر، ولا يعرف من الحق شيئا، ومن الموضوعات التي حصل نزاع فيها: الشفاعة، لوجود آيات تنفي 
الشفاعة، وآيات تثبت الشفاعة على وجهها الصحيح، فأردت أن أكتب بحثا في هذا الموضوع، ومما دعاني  بعض الصور من

 للكتابة في هذا الموضوع الأسباب الآتية:

 تعلق هذا الموضوع بالعقيدة، لاتصالها بصفتي الله سبحانه من العدل، والرحمة. .6

حث يجنب الفهوم غير الصحيحة، ويصفي منها المعاني الصحيحة وجود انحراف في الفهم الصحيح للشفاعة، فهذا الب .0
 المتصلة بجلال الله المبينة عن كرمه وعطائه سبحانه.

 الرد على نفاة الشفاعة في العصر الحديث ودحض أدلتهم. .3

آن الكريم يتوافق انكار الشفاعة، يؤدي إلى إنكار الأحاديث الصحيحة الصريحة في اثبات الشفاعة، فأردت أن أبين أن القر  .1
 مع تللك الأحاديث الشريفة.

 وقد جاء البحث في مقدمة، وتمهيد، ومبحثين، وخاتمة: 

 .أما المقدمة: فلبيان خطة البحث، وسبب اختيار موضوع البحث 

 .وأما التمهيد فللتعريف بالشفاعة لغة، وعند العلماء الدارسين لها بين القديم والحديث 

 شفاعة من خلال تفاسير المعتزلة.وأما المبحث الأول: نفي ال 

 .وأما المبحث الثاني: اثبات الشفاعة من خلال تفاسير أهل السنة والجماعة 

 .وأما الخاتمة: فلذكر أهم النتائج، ولذكر المصادر، والفهرس العام 

 وبعد:

شيطان، وأسأل الله التوبة فإن أصبت فمن الله تعالى وحده، وله الفضل، والحمد في كل الأحوال، وإن أخطأت، فمن نفسي، وال
 آمين. -صلى الله عليه وسلم-النصوح، والعمل بكتابه، والسير على سنة نبيه 

 أهداف البحث 

 بيان أوجه استدلال النفاة للشفاعة، والقاعدة التي ينطلقون منها. -6

 شرح لوجوه استدلال المثبتين للشفاعة،  -0

 طريق لرحمته، وجعل سبحانه الشفاعة عن طريق الشافع لبيان منزلته. بيان حقيقة الشفاعة: أنها نوع من فضل الله تعالى، و  -3

 بيان لأنواع شفاعة النبي صلى الله عليه وسلم  -1



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

611 

 أسئلة البحث:

 كيف فهم المنكرون للشفاعة النصوص المثبتة للشفاعة؟ -6

 ما طريقة الجمع بين الآيات النافية للشفاعة والآيات المثبتة لها؟ -0

 من حكم الله تعالى؟ -الشفاعة– تعالى بوجود أحد في النار، أم هي هل الشفاعة تخالف حكم الله -3

 منهج البحث:

استخدمت في هذا البحث المنهج التحليلي، القائم على جمع البيانات، وتحليلها بشكل مفصل، للوصول إلى نتيجة توضح حقيقة 
 طوات المنهج مايلي:الشفاعة، كما استخدمت المنهج النقدي، في ابطال استدلال النفاة. ومن أهم خ

 كتابة الآيات بالرسم العثماني مع عزوها الى سورها. .6

 تخريج الأحاديث الواردة والحكم على الأحاديث التي وردت في غير الصحيحين. .0

 نسبة الأقوال وتوثيقها من مصادرها الأصلية. .3

لتفاسير المشهورة التي تمثل اتجاه السلف الاعتماد في المقارنة على كتاب الكشاف للزمخشري الذي يمثل اتجاه النفاة، وعلى ا .1
 الصالح في اثبات الشفاعة.

 حدود البحث:

 آيات الشفاعة بين النفاة، والمثبتين.

 الدراسات السابقة
موضوع الشفاعة من الموضوعات التي اهتم بها الباحثون، ومنها بحث: )الشفاعة عند أهل السنة والجماعة(، للشيخ د/ سعيد بن 

ويقع البحث في ست عشرة صحيفة، وتناول: معنى الشفاعة، وأنواعها، ودليلها، والفرق بينه وبين بحثي أني سالم الدرمكي، 
تناولت القول بنفي الشفاعة، مع بيان وجه استدلالهم، والرد عليهم قبل عرض أدلة المثبتين للشفاعة، وأيضا يوجد بحث )أحاديث 

الدكتوراه في السنة وعلومها من قسم السنة وعلومها، كلية أصول الدين بالرياض، الشفاعة رواية ودراية( رسالة مقدمة لنيل درجة 
إعداد: أحمد محمود بن حدمين بن إبراهيم، وهو بحث يهتم باحاديث الشفاعة، وأما بحثي فيهتم بالآيات القرآنية، وأوجه دلالتها، 

هـ وهو بحث 6101د الونيس، نشر دار التوحيد الرياض ومن الأبحاث )الشفاعة عند المثبتين والنافين( للدكتورة عفاف بنت حم
 جيد في جمع النصوص، وترتيبها، ولكن دون تحرير لاستدلال المخالفين والرد عليهم كما هو محرر ببحثي هذا.

 

 

 



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

616 

 

 تمهيد
 الشفاعة

 -تعريف الشفاعة:

 (1)ر شفعاً الشَّفع: ما كان من العدد أزواجا؛ً تقول: كان وتراً فشفعته بالآخْر حتى صا :لغة

 والشفاعة: ضد الوتر، أو الفرد، فإذا انضم فردٌ إلى آخر: كان شفعا له. 

أن يستوهب أحد لأحد شيئًا، ويطلب له حاجة من الغير، أو أن يدفع عنه مضرة، ولا بد من شافع ومشفوع له ومشفوع  وهي:
 (2)فيه ومشفوع إليه

 (3)وقع الجناية في حقههي السؤال في التجاوز عن الذنوب من الذي : الشفاعة

أما اصطلاحا فالمعنى الاصطلاحي للشفاعة ليس بعيدا عن المعنى اللغوي، فحقيقته: ضم الشافع طلبه إلى طلب المشفوع له، 
 فيصبح بذلك شفعاً وهو ضد الوتر. 

س و اءٌ ك ان تِ الْو س اط ةُ بِط ل بٍ مِن  الْمُنْت فِعِ بِه ا أ مْ ك ان تْ  قال ابن عاشور: و الشَّف اع ةُ: السَّعْيُ و الْو س اط ةُ في حُصُولِ ن ـفْعٍ أ وْ د فْعِ ضُرٍّ 
بمجُ رَّدِ س عْيِ الْمُتـ و سِّطِ 
(4) 

 أنَّ الله يتفضَّلُ على أهل الإخلاص، فيغفرُ لهم بواسطة دعاء من أذن الله عز وجل له أن يشفع؛ ليكرمه. فالمعنى:

شيئا، غاية الأمر أن الله يظهر كرمه على عباده الذين يريد كرامتهم على يد  -من الله–أحد  فالفضل كله بيد الله تعالى ولا يملك
 .بعض من يحبهم سبحانه لاظهار مكانتهم عنده

 الشفاعة بين القديم والحديث:

يبررون به ذلك، أما معناها عند من ينكر الشفاعة، فإنكارها قديم حديث، فقديما أنكرها الخوارج، والمعتزلة، وعندهم ما      
وهو: أن مرتكب الكبيرة الذي مات بدون توبة هو كافر عند الخوارج فاسق عند المعتزلة مخلد في النار عند الفريقين، ولذلك نفوا 
وقوع الشفاعة للمذنبين، غير التائبين، وتفصيل قولهم يأتي أثناء البحث إن شاء الله تعالى؛ وفي العصر الحديث ظهر هذا المفهوم 

                                                           

  061/ 0هـ( مادة شفع 071رحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري )ت ( العين لأبي عبد ال1)
، والتفسير الكبير، لأبي عبد الله محمد بن ١٧٢(  معجم الألفاظ ، والأعلام القرآنية، محمد إسماعيل إبراهيم، ط دار الفكر ص: 2)

. دار إحياء التراث ٩٥، ص: ٣هـ( ج616لرازي خطيب الري )ت عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين ا
 بيروت -العربي 

  007هـ( باب الشين ص 606( التعريفات لعلي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني )ت 3)
 0131عاشور ]ت التحرير والتنوير ]تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد[ : محمد الطاهر ابن  (4)

 666ص  0هـ[ ج



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

612 

حرف للشفاعة عند بعض المعاصرين الذين هم ورثة الخوارج والمعتزلة في هذا الفهم ، كما ظهر ذلك جليا في كتاب الشفاعة المن
 محاولة لفهم الخلاف القديم بين المؤيدين والمعارضين حيث وردت فيه عدة قواعد ومنها:

جعل من  (1)التوبة قبل الممات لمن أذنب-ها بوقاية الله عباده من الذنوب فلا يرتكبو -الوسيلة الوحيدة للنجاة هي: أ -6
 ( 2)فهمه ل يات التي ظاهرها ينفي الشفاعة قانونا لا ينخرم، ومن يثبت الشفاعة، فهو يهدم الناموس،

  (3)وساطة تدخل من لا يستحق الجنة -بفهم د مصطفى محمود–جواز وقوع الشفاعة للمؤمنين العاصين  -0

 ( 4)لله تعالى، وهذا محالإضافة إلى علم ا -بفهمه–الشفاعة  -3

أ ح دا ۦٓحُكمِهِ  في  ركُِ يُش و لا   إشراك في حكم الله تعالى، والله يقول -عنده–الشفاعة  -1
   [01]الكهف:  (5) 

ويظهر لنا جليا من خلال تلك القواعد خوف المؤلف من تواكل المسلمين وظنهم انهم ما داموا من امة التوحيد فكلمة      
ذا هو السبب الذي انكر الشفاعة لأجله وهو معنى غير صحيح، وما بني عليه من انكار للشفاعة فهو غير التوحيد تكفيهم وه

–صحيح أيضا، وذلك لأن الشفاعة نوع من فضل الله تعالى، وسعة رحمته، وطريق إلى مغفرته وعفوه، فمن ينفي وسيلة المغفرة 
في أن يعفو عمن يشاء، فغيرة الدكتور على محارم الله  -سبحانه–ته ينفي الأصل، وهي رحمة الله وعفوه وطلاقة اراد -الشفاعة

تعالى مقبولة ، ولكن النتيجة التي رتبها على هذه الغيرة مردودة، لأنها مصادمة للنصوص الصحيحة الصريحة، أما المسلمون 
 المتواكلون، فزجرهم ليس بنفي الشفاعة، وإنما نزجرهم بأمرين،

عن طاعة الله، ولم يعمل بمقتضى كلمة التوحيد نخاف عليه أن ينسلخ من التوحيد بسوء الخاتمة، لأن أن من عاش بعيدا  الأول: 
من عاش على المعصية تشبع قلبه بها، ولم يذق حلاوة كلمة التوحيد؛ فيخاف عليه سوء الخاتمة، ولذلك وصف النبي صلى الله 

: قيِل : ي ا ر سُول  اللَّهِ، م نْ أ سْع دُ النَّاسِ بِش ف اع تِك  ي ـوْم  الْقِي ام ةِ؟ عليه وسلم قائل: لا إله إلا الله بالإخلاص، فع نْ أ بي  هُر يْـر ة  أ نَّهُ ق ال 
، لِم ا ر أ يْتُ مِنْ أ نْ لا  ي سْأ ل نِي ع نْ ه ذ ا الحْ دِيثِ أ ح دٌ أ وَّلُ مِ  -ي ا أ ب ا هُر يْـر ة   -ق ال  ر سُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: )ل ق دْ ظ نـ نْتُ  نْك 

الِصًا حِرْصِك  ع ل ى الحْ دِيثِ، أ سْع دُ النَّاسِ بِش ف اع تِي ي ـوْم  الْقِي ام ةِ، م نْ ق ال  لا  إلِ ه  إِلاَّ اللَّهُ،  ، فهذا الحديث (6) ق ـلْبِهِ، أ وْ ن ـفْسِهِ(مِنْ خ 
لها كاملة غير منقوصة هو: م نْ ق ال  لا  إلِ ه  إِلاَّ اللَّهُ، بحضور قلب،  يدل على أن الشفاعة درجات، وأسعد الناس بها أي: المحصلون

وإخلاصه، الذي يستلزم العمل بمقتضاها، ولكن الحديث أيضا يثبت درجات أقل من ذلك، وذلك يشمل كل من ق ال  لا  إلِ ه  إِلاَّ 
البخاري لهذا الحديث بقوله: )باب الحِْرْصِ ع ل ى الحْ دِيثِ( اللَّهُ وعمله قليل، أو مع وجود مخالفات ومعاص، ولذلك ترجم الامام 

بمعنى الحرص على العلم، ويشرح ابن بطال هذا المعنى فيقول: فيه أن الحريص على الخير والعلم يبلغ بحرصه إلى أن يسأل عن 
ال عنها، لاعتراضها   أفكارهم، وما غامض المسائل، ودقيق المعانى، لأن المسائل الظاهرة إلى الناس كافة يستوى الناس   السؤ 

                                                           

 من كتابه المذكور. 06في ص  (1)
 03كما نص على ذلك في ص  (2)
 01كما ورد في ص (3)
 00كما ورد في ص (4)
  01ص (5)
 63ص  0ج ٥٥صحيح البخاري لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري الجعفي ،كِتَاب الْعِلْمِ، بَاب: الْحِرْصِ عَلَى الْحَدِيثِ.ح  (6)



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

613 

غمض من المسائل، ولطف من المعانى، لا يسئل عنها إلا راسخ بح َّاث، يبع ثهُ على ذلك الحرص، فيكون ذلك سببًا إلى إثارة فائدة 
هم بحقوق )لا  إلِ ه  فالأمر الأول الذي ينزجر به المؤمنون هو علمهم، وتعليم (1)يكون له أجرها، وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة

 إِلاَّ اللَّهُ(

وأما الأمر الثاني فهو أن نقول لأنفسنا جميعا: إن يوم القيامة عظيم، لا يضمن الطائعون فيه نجاة، وهو يوم يزلزل قلوب  الثاني:
لعالمين؛ )ع نِ ابْنِ ع بَّاسٍ العارفين، حتى خافوا من عذاب الله تعالى، الملائكة، والنبيون في مقام الخوف لا يتكلم أحد إلا بإذن رب ا

نِيئًا ل ك  الجْ نَّةُ ف ـن ظ ر  إلِ يـْه ا ال : ل مَّا م ات  عُثْم انُ بْنُ م ظْعُونٍ ق ال تِ امْر أ تهُُ: ه  نَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم ن ظْر ة  غ ضْب انٍ، رضي الله عنه ق ال 
 : ، ف ـق ال  ر سُولُ صلى الله عليه وسلم: ف ـق ال تْ: ف ارسُِك  و ص  « و م ا يدُْريِكِ؟»ف ـق ال  ف اشْت دَّ ذ لِك  « بي يُـفْع لُ م ا أ دْريِ م ا و الِله »احِبُك 

ع ل ى أ صْح ابِ ر سُولِ الِله صلى الله عليه وسلم مِنْ ق ـوْلهِِ لعُِثْم ان ، و هُو  مِنْ أ فْض لِهِمْ 
(2)  

ع أوصاف الله تعلى كذلك، فهي في الدنيا مخبأة خلف الأسباب، ولذلك اجترأ هو يوم تتجلى فيه قدرة الله ظاهرة للعيان وجمي
 لِم   لِجلُُودِهِم و ق الُواْ  على المعصية من اجترأ؛ بل اجترأ على الكفر من كفر، أما في القيامة فلا أسباب، ولا فعل لأحد إلا لله سبحانه

 لِّم ا ف ـعَّال [، سبحانه06]فصلت:  ترُج عُون   و إلِ يهِ  م رَّة أ وَّل  و هُو  خ ل ق كُم ش ي كُلَّ  أ نط ق   ٱلَّذِي ٱللَّهُ  أ نط ق ن ا ق الُواْ  ع ل ين ا ش هِدتمُّ 
لِك   ق ال  [ 61]البروج:  يرُيِدُ  فإرادته المطلقة، سارية  [60]الحج:  ي ش اءُ  م ا ي فع لُ  ٱللَّه   إِنَّ [، 12]آل عمران: ي ش اءُ  م ا ي فع لُ  ٱللَّهُ  ك ذ َٰ
لقه لا راد لحكمه، ولا معقب على قضائه، وحجته بالغة، فكل ما سوى الله سبحانه مخلوق، مربوب، كل ما لدينا موهوب في خ

[، 01]الكهف:  أ ح دا ۦٓحُكمِهِ  فِي  يُشركُِ  و لا   و ليّ  مِن ۦدُونهِِ  مِّن له مُ م ا  منه سبحانه، فمن له يد عنده؟ لا أحد، الكل من عطائه
 صون مرهوب محفوظ، والشفاعة من حكمه، وعطائه، وجوده، وإحسانه.فمكان الالوهية م

ومن خلال الحديث السابق يظهر لنا الفهم الصحيح للشفاعة وبعد الرد الإجمالي نأتي لمناقشة نفاة الشفاعة من المعتزلة والاتجاه 
 المعاصر من خلال المبحثين القادمين.

 -المبحث الأول: آيات ظاهرها نفي الشفاعة:
زيِ لاَّ  ي وما و ٱتّـَقُواْ في كتاب الله تعالى آيات ينفي ظاهرها وجود الشفاعة، ومن هذه الآيات:  جاء  يقُب لُ  و لا   ش يا نَّفس ع ن ن فسٌ  تج 
ع ة مِنه ا   [10]البقرة:  10 ينُص رُون   هُم و لا   ع دل مِنه ا يؤُخ ذُ  و لا   ش ف َٰ

ع ة و لا   خُلَّة و لا   فيِهِ  ب يع لاَّ  ي وم ي أتي   أ ن ق بلِ  مِّن ر ز قن َٰكُم ممَّا واْ أ نفِقُ  اْ يّـُه ا ٱلَّذِين  ء ام نُو ي َٰأ        فِرُون   ش ف َٰ ]البقرة:  ٱلظََّٰلِمُون   هُمُ  و ٱلك َٰ
021-022]  

لِم ةُ  ع ل يهِ  ح قَّ  أ ف م ن  [61]الزمر:  ف أ نت  تنُقِذُ م ن في ٱلنَّارِ أ   ٱلع ذ ابِ  ك 
                                                           

 071هـ( ج ص 663شرح صحيح البخاري لابن بطال أبو الحسن علي بن خلف بن عبد الملك )ت  (1)
نِسْبَةُ هـ( باب العين ) 161المعجم الكبير لسليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني )ت  (2)

زيد بن جدعان، وهو ضعيف ولكن الشيخ بن علي القاهرة ، فيه  –تيمية دار النشر: مكتبة ابن  11/ 3عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونٍ( 
عن يزيد بن هرون وعفان بن  031/ 0/ 1شاكر صححه بروايات أخرى وقال: إسناده صحيح، ورواه ابن سعد في الطبقات 

 0جزء 0007 رقمط دار الحديث( حديث  -ت شاكر  -مسند أحمد  مسلم وسليمان بن حرب، ثلاثتهم عن حماد بن سْلمة،)
 ٩٣٥ ص



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

611 

ع ةُ ش  ف م ا ت نف عُهُم  فِعِين   ف َٰ  [،10]المدثر:  ٱلشََّٰ

زيِ لاَّ  ي وما و ٱتّـَقُواْ توجيه الآية الأولى: قوله تعالى:  ع ة مِنه ا يقُب لُ  و لا   ا ش ي نَّفس ع ن ن فسٌ  تج   هُم و لا   ع دل ه امِن يؤُخ ذُ  و لا   ش ف َٰ
 [10]البقرة:  ينُص رُون  

على أن من استحق العقاب لا يشفع النبي صلى الله عليه وسلم له، ولا  يقول القاضي عبدالجبار: "الآية تدل وجه الدلالة:
الثواب، وهي واردة فيمن يستحق أهل دون الكفار إلى صرفها ينصره؛ لأن الآية وردت في صفة اليوم ولا تخصيص فيها، فلا يمكن 

على ما قلناه بأنه يمنع الشفاعة للمؤمنين أيضاً، العذاب في ذلك اليوم، لأن هذا الخطاب لا يليق إلا بهم، فليس لأحد أن يطعن 
زِ  لاَّ : -تعالى  –ولو كان النبي صلى الله عليه وسلم يشفع لهم لكان قد أغنى عنهم وأجزى، فكان لا يصح أن يقول   سٌ ي ن فتج 

ع ة مِنه ا يقُلُ  و لا   ولما صح أن يقول:   ش يا نَّفس ع ن فيهم. ولما صح أن يقول:  -ه وسلم صلى الله علي -وقد قبلت شفاعته . ش ف َٰ
لأن قبول الشفاعة وإسقاط العقاب أعظم من كل فداء يسقط به ما قد استحقوه من المضرة، بل كان ؛  ع دل مِنه ا يؤُخ ذُ  و لا  

من  وأعظم النصرة تخليصهم   ينُص رُون   هُم و لا  …  يجب أن تكون الشفاعة فداء لهم عما قد استحقوه .. ولما صح أن يقول:
 (1)"العذاب الدائم بالشفاعة. فالآية دالة على ما نقوله من جميع هذه الوجوه

زيِ لاَّ  ي وما و ٱتّـَقُواْ  :-تعالى  –وقال أيضا في كتاب تنزيه القرآن عن المطاعن في تفسيره للاية: وبينَّ لبني إسرائيل ولنا بقوله   ن فسٌ  تج 
ع   مِنه ا يقُب لُ  و لا   ش يا نَّفس ع ن إن من حكمة ذلك اليوم أن المرء ينتفع بعمله دون هذه الامور، وإن أهل  ع دل مِنه ا يؤُخ ذُ  و لا   ةش ف َٰ

 . (2)العقاب لا يتخلصون إلا بما يكون منهم في الدنيا من التوبة وتلافي المعصية

يقول: ومعنى التنكير أن نفسا ف ش يوكذلك تنكير    نَّفس ع ن ن فسٌ  ونفس المعنى نجده عند الزمخشري؛ حيث يستفيد من تنكير
ع ة مِنه ا يقُب لُ  و لا   من الأنفس لا تجزي عن نفس منها شيئا من الأشياء وهو الإقناط الكلي القاطع للمطامع وكذلك قوله:  و لا   ش ف َٰ

ون لهم؛ فأويسوا؛ فإن أي: فدية؛ لأنها معادلة للمفدى ... وقيل: كانت اليهود تزعم: أن آبائهم الأنبياء يشفع ع دل مِنه ا يؤُخ ذُ 
قلت: هل فيه دليل على أن الشفاعة لا تقبل للعصاة. قلت: نعم؛ لأنه نفي أن تقضي نفس عن نفس حقا أخلت به من فعل أو 

 .(3)ترك ثم نفي أن يقبل منها شفاعة شفيع فعلم أنها لا تقبل للعصاة

لها في نفس الموضوع، لأن تفسير الآيات موضوعيا يبين هكذا أخذ نفاة الشفاعة الآية الكريمة على ظاهرها، دون ردها إلى مث
 المعنى الصحيح، وذلك موجود عند أهل السنة،

 تفسير أهل السنة للآية :

]البقرة:  نَّفس ع ن ن فسٌ  الحافظ ابن كثير بين بأكثر من دليل أن المراد بمن لا تقبل الشفاعة فيهم هم: الكفار فخصص عموم
[ وكما 10لُ مِنْها ش فاع ةٌ{ يعني من الكافرين كما قال:}ف ما ت ـنـْف عُهُمْ ش فاع ةُ الشّافِعِين { ]المدثر: حيث قال: }و لا يُـقْب   [،10

                                                           

 .٥٥القاهرة  ص: -هـ ط. مكتبة دار التراث 601( متشابه القرآن، للقاضي عبد الجبار بن أحمد الهمذاني ت 1)
 هـ ط دار النهضة الحديثة بيروت لبنان.601( تنزيه القرآن عن المطاعن للقاضي عبد الجبار بن أحمد الهمذاني ت 2)
، ٢هـ[، ج 116ل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل محمود بن عمر بن أحمد الزمخشري ]ت الكشاف عن حقائق غوامض التنزي (3)

 ط دار المعرفة بيروت ٧٧ص:



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

615 

يمٍ{ ]الشعراء:  [ وقوله تعالى: }و لا يُـؤْخ ذُ مِنْها ع دْلٌ{ أي لا يقبل 622قال عن أهل النار }ف ما ل نا مِنْ شافِعِين  و لا ص دِيقٍ حمِ 
ت دى بهِِ{ ]آل ل تعالى: }إِنَّ الَّذِين  ك ف رُوا و ماتُوا و هُمْ كُفّارٌ ف ـل نْ يُـقْب ل  مِنْ أ ح دِهِمْ مِلْءُ الْأ رْضِ ذ ه باً و ل وِ اف ـْمنها فداء، كما قا

يعاً و مِثـْل هُ م ع هُ ليِـ فْت دُ 16عمران:  هُمْ [ وقال: }إِنَّ الَّذِين  ك ف رُوا ل وْ أ نَّ له مُْ ما فِي الْأ رْضِ جمِ  وا بهِِ مِنْ ع ذابِ ي ـوْمِ الْقِيام ةِ ما تُـقُبِّل  مِنـْ
مُْ ع ذابٌ أ ليِمٌ{ ]المائدة:  [ وقال: }ف الْيـ وْم  لا يُـؤْخ ذُ 72[ وقال تعالى:}و إِنْ ت ـعْدِلْ كُلَّ ع دْلٍ لا يُـؤْخ ذْ مِنْها{ ]الأنعام: 31و له 

[. فأخبر تعالى أنهم إن لم يؤمنوا برسوله ويتابعوه على ما 62واكُمُ الناّرُ هِي  م وْلاكُمْ{ ]الحديد: مِنْكُمْ فِدْي ةٌ و لا مِن  الَّذِين  ك ف رُوا م أْ 
بعثه به ووافوا الله يوم القيامة على ما هم عليه فإنه لا ينفعهم قرابة قريب ولا شفاعة ذي جاه، ولا يقبل منهم فداء ولو بملء 

[ وقال: }لا ب ـيْعٌ فِيهِ و لا 021لِ أ نْ ي أْتي  ي ـوْمٌ لا ب ـيْعٌ فِيهِ و لا خُلَّةٌ و لا ش فاع ةٌ{ ]البقرة: الأرض ذهبا، كما قال تعالى: }مِنْ ق ـبْ 
 (.1)[36خِلالٌ{ ]إبراهيم:

وهذا من ابن كثير جمع ل يات الواردة في الموضوع الواحد، وتفسير لبعضها ببعض ويوم القيامة يوم طويل، فيه أوقات لا يتكلم 
أحد من شدتها، وأوقات يؤذن فيها بالكلام لمن رضي قوله، ولذلك قال القاسمي: )تنبيه( تمسكت المعتزلة بهذه الآية على أن فيها 

الشفاعة لا تقبل للعصاة لأنه نفى أن تقضي نفس عن نفس حقا أخلت به من فعل أو ترك، ثم نفى أن يقبل منها شفاعة شفيع. 
: أنها خاصة بالكفار. ويؤيده أن الخطاب معهم كما قال: }ف ما ت ـنـْف عُهُمْ ش فاع ةُ الشَّافِعِين { فعلم أنها لا تقبل للعصاة. والجواب

يمٍ{ ]الشعراء: 10]المدثر:  [ فمعنى الآية أنه تعالى 626 -622[ ، وكما قال عن أهل النار }ف ما ل نا مِنْ شافِعِين  و لا ص دِيقٍ حمِ 
 (.2) ، ولا ينقذ أحدا من عذابه منقذ ولا يخلص منه أحد(لا يقبل فيمن كفر به فدية ولا شفاعة

ينالها. وأما من آمن بها وصدقها، وهم أهل السنة والجماعة، فأولئك لا أن جدير فهو الشفاعة جحد من  وفي الانتصاف:
يل لمنكريها، لأن قوله ي ـوْماً أخرجه يرجون رحمة الله، ومعتقدهم أنها تنال العصاة من المؤمنين وإنما ادخرت لهم. وليس في الآية دل

منكرا. ولا شك أن في القيامة مواطن. ويومها معدود بخمسين ألف سنة. فبعض أوقاتها ليس زمانا للشفاعة. وبعضها هو الوقت 
اختلاف الموعود، وفيه المقام المحمود لسيد البشر عليه أفضل الصلاة والسلام. وقد وردت آيات كثيرة ترشد إلى تعدد أيامها و 

نـ هُمْ ي ـوْم ئِذٍ و لا ي ـت ساء لُون { ]المؤمنون:  [ ، مع قوله: }و أ قـْب ل  ب ـعْضُهُمْ ع لى ب ـعْضٍ 626أوقاتها. منها قوله تعالى:} ف لا أ نْساب  ب ـيـْ
 [ فيتعين حمل الآيتين على يومين مختلفين ووقتين متغايرين:07ي ـت ساء لُون {]الصافات: 

لآخر ليس محلا له، وكذلك الشفاعة. وأدلة ثبوتها لا تحصى كثرة، رزقنا الله الشفاعة. وحشرنا في زمرة محل للتساؤل واأحدهما: 
 (3)أهل السنة والجماعة

 والحق أن العموم في الآية الكريمة غير مسلم  وذلك لأمرين:

إنما  -قديما، وحديثا-فمن ينكر الشفاعة الأول: اتفاق المسلمين على ثبوت الشفاعة يوم القيامة للطائعين والتائبين لرفع الدرجات،
 ينكرها في حق من مات على معصية، وهذا تخصيص بلا مخصص.

                                                           

 013/ 0هـ(  776تفسير القرآن العظيم : لعماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي )ت  (1)
 110/ 0هـ(  0110م الحلاق القاسمي )ت محاسن التأويل: محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاس (2)
 0/٣٥٣هـ(  0110محاسن التأويل لمحمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق القاسمي )ت  (3)



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

611 

زيِ لاَّ سياق الآيات يخصص عموم  الثاني: إذ الآية التي قبلها والتي بعدها حديث، وخطاب  [10]البقرة:  ش يا نَّفس ع ن ن فسٌ  تج 
 و أ نيِّ  ع ل يكُم أ نع متُ  ٱلَّتِي  نعِم تِي   ٱذكُرُواْ  إِسر َٰءِيل   ي َٰب نِي  خطابا لبني اسرائيلمباشر لبني اسرائيل، فوجب أن تكون الآية وسطهما 

ل مِين   ع ل ى ف ضَّلتُكُم زيِ لاَّ  ي وما و ٱتّـَقُواْ  17 ٱلع َٰ  ينُص رُون  هُم  و لا   ع دل مِنه ا يؤُخ ذُ  و لا  ع ة ش ف َٰ  مِنه ا يقُب لُ  و لا   ش يا نَّفس ع ن ن فسٌ  تج 
لِكُم و في  نِس اء كُم و ي ست حيُون   أ بن اء كُم يذُ بحُِّون   ٱلع ذ ابِ  سُوء   ي سُومُون كُم فِرع ون   ء الِ  مِّن نج َّين َٰكُمو إِذ  10 ء ذ َٰ  ع ظِيم رَّبِّكُم مِّن ب لا 
 . [11-10-17]البقرة:  11

يامة بما قبلها: عطف التحذير على التذكير، فإنه لما ذكرهم انظر إلى ما ذكره ابن عاشور في مناسبة آية الأمر باتقاء عظم يوم الق
بالنعمة وخاصة تفضيلهم على العالمين في زمانهم وكان ذلك منشأ غرورهم بأنه تفضيل ذاتي فتوهموا أن التقصير في العمل الصالح 

 .(1) لا يضرهم فعقب بالتحذير من ذلك

رح في تفسيره بما يفيده سياق الآية، وأنها مع سوابقها ولواحقها: خطاب فالسياق كله واحد والمخاطب لم يتغير، والقرطبي: يص
 لبني إسرائيل فيقول: "إن بني إسرائيل قالوا: نحن أبناء الله وأحباؤه وأبناء أنبيائه وسيشفع لنا آباؤنا، فأعلمهم الله تعالى عن يوم

الشفاعة، والفدية، والنصر بالذكر؛ لأنها هي المعاني التي القيامة: أنه لا تقبل فيه الشفاعات، ولا يؤخذ فيه فدية، وإنما خص 
 .(2)اعتادها بنو آدم في الدنيا، فإن الواقع في الشدة لا يتخلص إلا بأن يشفع له أو ينصر أو يفتدي

 نعِم تِي   ٱذكُرُواْ  ءِيل  إِسر َٰ  ي َٰب نِي : -تعالى  –والقرطبي ي ـلْفِت نظرنا إلى سياق الآية: فكله خطاب إلى بني إسرائيل فالسابقة وهي قوله 
ل مِين  ٱل ع ل ى تُكُمف ضَّل و أ نيِّ  كُمع ل ي تُ ع مأ ن ٱلَّتِي   ن  ع و فِر  ء الِ  مِّن ن َٰكُمنج َّي و إِذ :-تعالى  –واللاحقة، وهي قوله   [17]البقرة:  ع َٰ

لِكُم و في  ء كُمنِس ا يُون  ت حي سو   ء كُمن اأ ب يذُ بحُِّون   ع ذ ابِ ٱل ء  سُو  ي سُومُون كُم موضع  -[، وآيتنا 11]البقرة:  ع ظِيم رَّبِّكُم مِّن ءب لا   ذ َٰ
بين هاتين الآيتين، فالخطاب كله لبني إسرائيل، والشفاعة التي يدعيها بنو اسرائيل لا تثبت لهم، لعدم إيمانهم بالرسول  -الحديث 

 ولتحريفهم التوراة. الخاتم صلى الله عليه وسلم،

اي َٰ : -: قوله تعالى توجيه الآية الثانية ع ة و لا   خُلَّة و لا   فِيهِ  ع ب يلاَّ  مي و  تي  ي أ أ ن لِ ق ب مِّن ن َٰكُمر ز ق ممَّا أ نفِقُواْ  اْ ء ام نُو  ٱلَّذِين   أ يّـُه  فِرُون  و ٱل ش ف َٰ  ك َٰ
   [022-021رة: ]البق ٱللَّهُ  021 ٱلظََّٰلِمُون   هُمُ 

حتى يسامحكم أخلاؤكم به وإن أردتم  خُلَّة و لا   استدل المعتزلة، ومن وافقهم بهذه الآية الكريمة على نفي الشفاعة؛ قال الزمخشري:
 .(3)أن يحط عنكم ما في ذمتكم من الواجب لن تجدوا شفيعًا يشفع لكم حط الواجبات؛ لأن الشفاعة ثمة في الزيادة"

ورد مفهما لنفيها حمل على الأيام الخالية منها ما فكل المنير، فقال: أوقات القيامة متعددة والشفاعة في بعضها ثابتة،  وقد رد ابن
 وورد: [626ؤمنون: ]الم ء لُون  ي ـت س ا و لا   م ئِذي و  نـ هُمب ي أ نس اب   ف لا   ٱلصُّورِ  في  نفُِخ   ف إِذ ا: - تعالى –جمعا بين الأدلة، كما ورد قوله 

 :وورد  [31]الرحمن:  نّ ج ا و لا   إِنس ۦٓبِهِ ذ ن ع ن  ـ لُ يُس لاَّ  م ئِذف ـي و  وورد: [07]الصافات:  ء لُون  ي ـت س ا ضب ع ع ل ىَٰ  ضُهُمب ع ب ل  و أ ق

                                                           

 666/ 0( التحرير والتنوير 1)
 اث.، ط: الدار الريان للتر ٣١٩، ص: ٢( الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي  ج2)
 .٢٩0، ص:0( الكاشف، ج3)



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

617 

ثال هذه الآي باتفاق إلا الحمل على تعدد أوقات القيامة واختلاف ولا تخلص في أم [01]الصافات:   ـوُلُون  مَّس إِنّـَهُم و قِفُوهُم
 .(1) أحوالها وأيامها، وكذلك أمر الشفاعة سواء. رزقنا اللَّه الشفاعة وحشرنا في زمرة السنة والجماعة

لآية: وهذه الآية وأما الامام الطبري فيستدل بالسياق على خصوصية الكفار بعدم انتفاعهم بالشفاعة فيقول عند تفسيره لهذه ا
مخرجها في الشفاعة عام والمراد بها خاص، وإنما معناه:"من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خلة ولا شفاعة"، لأهل الكفر بالله، 

: بذلك -تعالى ذكره-لأن أهل ولاية الله والإيمان به، يشفع بعضهم لبعض ....  وأما قوله:"والكافرون هم الظالمون"، فإنه يعني 
الجاحدون لله المكذبون به وبرسله "هم الظالمون"، يقول: هم الواضعون جحودهم في غير موضعه، والفاعلون غير ما لهم فعله، و 

والقائلون ما ليس لهم قوله، فإن قال قائل: وكيف صرف الوعيد إلى الكفار والآية مبتدأة بذكر أهل الإيمان؟ قيل له: إن الآية قد 
اس: أحدهما أهل كفر، والآخر أهل إيمان، وذلك قوله:"ولكن اختلفوا فمنهم من آمن ومنهم من  تقدمها ذكر صنفين من الن

كفر". ثم عقب الله تعالى ذكره الصنفين بما ذكرهم به، بحض أهل الإيمان به على ما يقربهم إليه من النفقة في طاعته، وفي جهاد 
وأخبر فيه عن حال أعدائه من أهل الكفر به، إذ كان قتال أهل أعدائه من أهل الكفر به، قبل مجيء اليوم الذي وصف صفته. 

معصيته ونفقتهم في الصد عن سبيله، فقال تعالى ذكره: يا أيها الذين آمنوا أنفقوا أنتم مما رزقناكم في طاعتي، إذ كان  الكفر به في
فيه ابتياع ما فرطوا في ابتياعه في دنياهم، ولا أهل الكفر بي ينفقون في معصيتي من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه فيدرك أهل الكفر 

خلة لهم يومئذ تنصرهم مني، ولا شافع لهم يشفع عندي فتنجيهم شفاعته لهم من عقابي. وهذا يومئذ فعلي بهم جزاء لهم على  
 (2)كفرهم، وهم الظالمون أنفسهم دوني، لأني غير ظلام لعبيدي

لا تناله الشفاعة، لأن الشفاعة نوع من الرحمة، لا ينالها إلا من دخل الإيمان  وعند جمع النصوص يتبين أن المراد: صنف مخصوص
 .قلبه

لِم ةُ  هِ ع ل ي ح قَّ  أ ف م ن توجيه الآية الثالثة:  [،61]الزمر:  ٱلنَّارِ  في  م ن تنُقِذُ  أ ف أ نت   ع ذ ابِ ٱل ك 

منقذًا لأهل النار، وما الشفاعة إلا إنقاذ  -صلى الله عليه وسلم  -ظاهرها يدل على فهم المعتزلة، فظاهرها ينفي أن يكون النبي 
 لمن في النار، فالآيةُ تنفي الشفاعة،

صلى الله عليه -ولذلك قال القاضي عبد الجبار: وإذا لم يجز أن ينقذ الرسول من في النار، فكيف يصلح ما يقوله القوم من أنه 
 . (3)بشفاعته يخرج الكثير من أهل النار؟ -وسلم

لا يشفع لهم؛ لأنه لو شفع لهم لوجب أن يكون منقذًا من النار،  -صلى الله عليه وسلم  -وقال أيضًا: "ويدل أيضا على أنه 
 . (4)عنه ذلك" -تعالى  –وقد نفى الله 

                                                           

 . ٢٩١، ص:٢على ذيل الكاشف، ج 661لأحمد المعروف بابن المنير الإسكندري ]ت « (الانتصاف من الكشاف1)
مكة  -هـ( دار التربية والتراث  101تفسير الطبري = جامع البيان عن تأويل آي القرآن أبو جعفر محمد بن جرير الطبري ) (2)

 ٣٨٩/ 1المكرمة
 .٣٧١زيه القرآن : تن ( 3)
 .٩٥١، ص:١متشابه القرآن، ج ( 4)



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

619 

قت عليهم  من النار: يجب أن نعلم من هم الذين ح -صلى الله عليه وسلم  -ولكي نفهم الآية ونعلم من هم الذين لا ينقذهم 
كلمت العذاب والذين حقت عليهم كلمة العذاب هم الكفار فهم أهل النار، وقد نطق القرآن بذلك، وسمى الكفار أصحاباً 

بُ أ ص و ن اد ىَٰ  :-تعالى  –للنار، فقال  ب  أ ص ٱلنَّارِ  ح َٰ    مِن   ن اع ل ي أ فِيضُواْ  أ ن نَّةِ ٱلج   ح َٰ
 ح رَّم هُم ا ٱللَّه   إِنَّ  اْ ق الُو  للَّهُ ٱ ر ز ق كُمُ  ممَّا أ و ءِ اٱلم

فِريِن  ٱل ع ل ى فقد ذكر أصحاب الجنة لأصحاب النار علة عدم إعطائهم من الماء والرزق أن الله حرمهما على  [،22]الأعراف:  ك َٰ
الجنة، ومن وسائل دخولهما الجنة الكافرين مما يدل على أن ماء الجنة، ورزقها، غير محرمين على الموحدين، مما يدل على دخولهما 

الشفاعة، فدل هذا: أن الآية لا تنفي الشفاعة؛ والآية تدل أيضا أن: أصحاب النار هم الكافرون، وعليه: فهم الذين حقت 
 عليهم كلمت العذاب، وهم الذين لن تنالهم شفاعة النبي صلى الله عليه وسلم، ولن ينقذهم صلى الله عليه وسلم.

لنبي صلى الله عليه وسلم في الدنيا لتسكن خاطره جهة من سبقت كلمة الله عليهم بالعذاب فلا يحزن لعدم والآية خطاب ل
؟ إيمانهم، يشير إلى ذلك الحافظ ابن كثير فيقول: يقول تعالى: أفمن كتب الله أنه ش قِي ت ـقْدر تُـنْقذُه مما هو فيه من الضلال والهلاك

 (1)ه من يضلل الله فلا هادي له، ومن يهده فلا مضل لهأي: لا يهديه أحد من بعد الله؛ لأن

[ 67ا أفاد الحصر في قوله: لهم البشرى ]الزمر: لم ويؤكد ابن عاشور على أن الخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم في الدنيا، فيقول:
لا بشرى  وهم المشركونأن من سواهم [، 60هم أولوا الألباب ]الزمر:  وأولئكالذين هداهم الله  أولئكوالحصران اللذان في قوله: 

، وكان حاصل ذلك أن المشركين محرومون من حسن العاقبة بالنعيم الخالد بعقولهم لهم ولم يهدهم الله ولا ألباب لهم لعدم انتفاعهم
فريق الذي حقت لحرمانهم من الطاعة التي هي سببه فرع على ذلك استفهام إنكاري مفيد التنبيه على انتفاء الطماعية في هداية ال

عليه كلمة العذاب، وهم الذين قصد إقصاؤهم عن البشرى، والهداية والانتفاع بعقولهم، بالقصر المصوغة عليه صيغ القصر الثلاث 
 (2)المتقدمة كما أشرنا إليه

 –انهم، قال بأمته وحرصه على إيم -صلى الله عليه وسلم-تبين مدى رحمة النبي  -والآيات في نفس المعنى–ثم إن هذه الآية 
ا مِنُواْ يؤُ  لمَّ  إِن ء اث َٰرهِِم ع ل ىَٰ  س ك  نَّف بخ َِٰع ف ـل ع لَّك  : -تعالى  أ لاَّ  س ك  نَّف بخ َِٰع ل ع لَّك    :-[، وقال تعالى 1]الكهف:  أ س فًا دِيثِ ٱلح   بِه َٰذ 

كان يكلف نفسه مشقة عدم إيمان الناس به؛ فأخبره تعالى في   -م صلى الله عليه وسل -[؛ فالنبي 3]الشعراء:  مِنِين  ي كُونوُاْ مُؤ 
عدم إيمانه؛ فلا تحزن إذا لم  -أزلًا –هذه الآية: إن هناك نوعًا من الناس لن يؤمن أبدًا، ولن ينفع معه الإنذار؛ لأنه تعالى علم 

مخاطبا  -تعالى  –م بالعذاب في النار، قال يؤمن بعض الناس؛ لأن كلمة الله سبقت عليهم بعدم الإيمان، وسبقت كلمة الله عليه
فموضوع الآية ليس للحديث عن الشفاعة اثباتا أو نفيا وإنما   [؛02]ص:  عِين  أ جم   هُممِن ت بِع ك   و ممَّن مِنك   ج ه نَّم   لأ  نَّ لأ  م: إبليس

 -كلف نفسه فوق طاقتها، ولا يرهقها عسراً؛ فإنه ليس مقصرا، فلا ي -صلى الله عليه وسلم  -موضوعها هو تسكين فؤاد النبي 
 مهما تفنن أساليب  للبلاغ؛ فلن يؤمن من حق عليه كلمة العذاب.  -صلى الله عليه وسلم 

                                                           

دار طيبة للنشر  30/ 7هـ(  776 - 711تفسير القرآن العظيم  أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي ) (1)
 السعودية  –والتوزيع، الرياض 

 01/٣٧٨تفسير ابن عاشور  ( 2)



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

618 

يحرص  -صلى الله عليه وسلم-والإمام القرطبي ينص على أن الذين حقت عليهم كلمة العذاب هم الكفار فيقول: كان النبي 
بقت لهم من الله الشقاوة؛ فنزلت هذه الآية قال ابن عباس: يريد أبا لهب وولده ومن تخلف من عشيرة على إيمان قومه، وقد س

 (1)عن الايمان  -صلى الله عليه وسلم-النبي 

ويربط الإمام الجمل بين الآية وسابقتها فيقول عن هذه الآية: بيان لأحوال أضداد المذكورين على طريقة الإجمال، وتسجيل عليهم 
ان الهداية، وهم عبدة الطاغوت ومتبعو خطواتها، كما يلوح به التعبير عنهم بمن حق عليه كلمة العذاب؛ فإن المراد بها قوله  بحرم

 ج ه نَّم   لأ  نَّ لأ  م هُممِن ت بِع ك   لَّم ن :-وقوله  تعالى   [02]ص:  عِين  أ جم   هُممِن ت بِع ك   و ممَّن مِنك   ج ه نَّم   لأ  نَّ لأ  م: لإبليس -تعالى 
 .(2)[60]الأعراف:  عِين  أ جم   مِنكُم

وجعل الآية لا تتناول الشفاعة، وإنما هي للمدعوين في الدنيا، وهذا معنى قال به الزمخشري نفسه؛ حيث قال: أصل الكلام: )أمن 
لفاء: فاء الجزاء، ثم دخلت الفاء التي في أولها حق عليه كلمة العذاب فأنت تنقذه(، جملة شرطية دخل عليها همزة الإنكار، وا

للعطف على محذوف يدل عليه الخطاب تقديره: أأنت مالك أمرهم فمن حق عليه العذاب فأنت تنقذهم، والهمزة الثانية: هي 
ووجه آخر: وهو الأولى كررت؛ لتوكيد معنى الإنكار والاستبعاد، ووضع من في النار موضع الضمير، فالآية على هذا جملة واحدة، 

أن تكون الآية جملتين أفمن حق عليه العذاب، فأنت تخلصه؛ لأن أفأنت تنقذه يدل عليه نزول استحقاقهم العذاب، وهم في 
وكد نفسه في دعائهم إلى الإيمان منزلة إنقاذهم من  -صلى الله عليه وسلم-الدنيا منزلة دخولهم النار حتى نزل اجتهاد رسول الله 

[ يفيد أنّ الله تعالى هو الذي يقدر على الإنقاذ من النار وحده، لا 61﴾ ]الزمر: 61﴿أ ف أ نت  تنُقِذُ م ن في ٱلنَّارِ  :النار، وقوله
يقدر على ذلك أحد غيره، فكما لا تقدر أنت أن تنقذ الداخل في النار من النار، لا تقدر أن تخلصه مما هو فيه من استحقاق 

 (.3)العذاب بتحصيل الإيمان فيه"

وخلاصة القول أن الآية في الكفار والنبي صلى الله عليه وسلم لا يخرجهم من النار، ومقام الخلاف بيننا ليس في الكافرين، وإنما 
 . فيمن مات على التوحيد، وحصلت له سيئات أدخلته النار

 توجيه الآية الرابعة

ع ةُ  ف م ا ت نف عُهُم قوله تعالى     فِعِين   ش ف َٰ  [،10]المدثر:  ٱلشََّٰ

فالآية: تخبر عن صنف من الناس أن شفاعة الشافعين لن تنفعهم، ولن تفيدهم؛ وهؤلاء قوم لم يقيموا الصلاة، ولم يطعموا 
المسكين، وتخبر عن فعلهم الرابع: أنهم كانوا يكذبون بيوم الدين، وهنا يقول أهل السنة: إنها واردة في الكافرين؛ بدليل هذه الصفة 

ينما يفصل المعتزلة بين الصفات الأربع من عند أنفسهم، فيقول الزمخشري: "فإن قلت: أيريدون أنّ كل واحد منهم الرابعة ب
وبعضهم بهذه؟ قلت: يحتمل الأمرين جميعا. فإن قلت: لم أخر التكذيب بهذه بعضهم بمجموع هذه الأربع دخل النار، أم دخلها 

                                                           

 .٩٧٨٨، ص:٨الجامع لأحكام القرآن، ج ( 1)
حاشية الجمل على الجلالين: الفتوحات الإلهية، بتوضيح تفسير الجلالين للدقائق الخفية لسليمان بن عمر العجيلي الشهير  ( 2)

 ،ط الحلبي٩٥٩، ص:٣بالجمل ج
 .٣٤٣، ص: ٣الكشاف، ج ( 3)



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

661 

 ء ام نُواْ  ٱلَّذِين   مِن   ك ان   ثُمَّ  :له كانوا مكذبين بيوم الدين تعظيما للتكذيب. كقولهوهو أعظمها؟ قلت: أرادوا أنهم بعد ذلك ك
  اْ و ت ـو اص و  رِ ۚ  بٱِلصَّب اْ ۚ  و ت ـو اص و

 
والْي قِيُن: الموت ومقدماته، أى: لو شفع لهم الشافعون جميعا من   (1)[67]البلد:  حم  ةِ ر بٱِلم
هم شفاعتهم، لأنّ الشفاعة لمن ارتضاه الله وهم مسخوط عليهم. وفيه دليل على أنّ الشفاعة الملائكة، والتبيين، وغيرهم لم تنفع

  (2)تنفع يومئذ، لأنها تزيد في درجات المرتضين"

ونحن نرى أن الزمخشري هنا يجعل بعض هذه الصفات يدخل النار ولا تنفع معها شفاعة الشافعين كما أن كلها يفعل ذلك وهذا 
غ له، فالواو هي أداة العطف وهي تفيد المصاحبة والاجتماع في الحكم وسياق الآيات بعد نفي نفع شفاعة منه تحكم لا مسا 

الشافعين، يدل على أن المخبر عنهم ليسوا بمؤمنين فهم عن التذكرة معرضون، حتى أنهم لشدة اعراضهم كأنهم الحمر الفارة من 
م لا؛ ولو سلمنا له أن الآية التي تنفي الشفاعة تصدق على المتصفين الصياد أو الأسد فهل يصدق ذلك على المؤمنين؟ الله

ببعض الصفات، ولكننا نقول: فما السر في عدول الأسلوب عن نفي الفعل إلى نفي الانخراط في سلك الفاعلين، أي: لماذا لم 
ُ  مِن   ن كُ  لم   ق الُواْ  يقولوا مخبرين عن أنفسهم )لم نصل(، بل:

إنني ألحظ في هذا التعبير: نفيهم لوجودهم في  [13]المدثر:  ص لِّين  ٱلم
صفوف المصلين أي:  ليسوا من المسلمين ولو أنهم كانوا مسلمين ولا يصلون لقالوا لم نك نصلي كالذي هو من بلد مشهور 

 أهلها بالكرم وهو ليس بكريم، فلا ينفي نسبته إلى أصل البلد ولكن ينفي عن نفسه صفة الكرم؛ 

 –صفهم بأنهم خاضوا مع الخائضين، فلم يرد في الكتاب العزيز وصف الخوض مع الخائضين إلا في حق الكفار؛ كما قال ثم و 
 ت ع  ت مٱس ك م ا بِخ ل َٰقِكُم تُمت عت مف ٱس بِخ ل َٰقِهِم تـ عُواْ ت مف ٱس ال َٰدو أ و  و َٰلاأ م ث ـر  و أ ك قُـوَّة اْ أ ش دَّ مِنكُمك انوُ  لِكُمق ب مِن ك ٱلَّذِين   :-سبحانه 
ٱلَّذِي تُمو خُض بِخ ل َٰقِهِم لِكُمق ب مِن ٱلَّذِين   لُهُمأ ع ح بِط ت ئِك  أوُْل َٰ  اْ خ اضُو  ك    [11]التوبة:  سِرُون  ٱلخ َٰ  هُمُ  ئِك  و أوُْل َٰ  خِر ةِ و ٱلأ ي انٱلدُّ  فِي  م َٰ
 تمُ ف ر ك   ق د ت ذِرُواْ ت ع لا   12 زءُِون  ت هت س كُنتُم ۦو ر سُولهِِ  ۦو ء اي َٰتِهِ  أ بٱِللَّهِ  قُل ع بُ و ن ل نخ ُوضُ  كُنَّا إِنمَّ ا ل يـ قُولُنَّ  هُمتـ  س أ ل و ل ئِن :-تعالى  –وقال 
انوُ  بأِ نّـَهُم ئفِ ة  ط ا نُـع ذِّب مِّنكُم ئفِ ةط ا ع ن فُ نَّع إِن إِيم َٰنِكُم د  ب ع   [11-12]التوبة:  رمِِين  مجُ  اْ ك 

سلموا بأن هذه صفات الكافرين استدلوا بأن الشفاعة تنال المؤمنين بهذه الآية؛ لأنها لما نفت الشفاعة عن الكافرين ولأن العلماء 
 ن كُ  لم   ق الُواْ على سبيل الجزاء لهم عن كفرهم فهي تثبت الشفاعة للمؤمنين لبركة إقرارهم بالله العظيم؛ ولذلك قال الإمام النسفي: 

ُ  مِن  
الخوض: الشروع في  ئِضِين  اٱلخ   م ع   نخ ُوضُ  و كُنَّا أي: لم نعتقد فرضيتها ولم نكن نطعم المسكين، كما يطعم المسلمون. ص لِّين  ٱلم

                                                           

عِمُ ۚ  نَكُ نُط ۚ  وَلَم 61مُصَلِّينَ ۚ  ٱل نَكُ مِنَ  ۚ  قَالُواْ لَم 60فِي سَقَرَ  ۚ  يقصد الزمخشري هنا في قوله تعالى ﴿مَا سَلَكَكُم ( 1)
[ بيان أن تأخير التكذيب 66-60مِ ٱلدِّينِ ﴾ ]المدثر: ۚ  وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَو 61خَآئِضِينَ ۚ  وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ ٱل 66كِينَ ۚ  مِسۚ  ٱل

 ۚ  أَو 01فَكُّ رَقَبَةٍ  00عَقَبَةُ ۚ  لرَىٰكَ مَا ٱۚ  عن سابقيه ليس لقلة أهميته عمن سبقه بل لتعظيم التكذيب كما في ﴿وَمَآ أَد
مۚ  إِط ثمَُّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ  06 ۚ  رَبَةۚ  ا ذَا مَتۚ  كِينۚ  مِس ۚ  أَو 01رَبَةٍ ۚ  ا ذَا مَقۚ  يَتِيم 06 ۚ  غَبَةۚ  ذِي مَس ۚ  مۚ  فِي يَو ۚ  عَٰ

طعام المساكين [ فالإيم07-00﴾ ]البلد: 07حَمَةِ ۚ  مَرۚ  اْ بِٱلۚ  رِ وَتَوَاصَوۚ  اْ بِٱلصَّبۚ  ءَامَنُواْ وَتَوَاصَو ان جاء بعد فك الرقبة وا 
 وهو أعظم منهما ولذلك عطف بـ ثم التي تفيد بعد المنزلة

 .٢٧١، ص: ٤الكشاف، ج ( 2)



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

666 

ن ا ح تىََّٰ  ، الحساب والجزاءٱلدِّينِ  مِ بيِ و  نُك ذِّبُ  و كُنَّا. الباطل، أي: نقول الباطل والزور في آيات الله  ت نف عُهُم ف م ا الموت ي قِينُ ٱل أ ت ىـَٰ
ع ةُ  فِعِين   ش ف َٰ  (1)من الملائكة والنبين والصالحين؛ لأنها للمؤمنين دون الكافرين. وفيها دليل ثبوت الشفاعة للمؤمنين ٱلشََّٰ

ع ةُ  ت نف عُهُم ف م ا: والحافظ ابن كثير يؤكد على أن الآيات في الكافرين، فيقول: قال الله تعالى فِعِين   ش ف َٰ أي: من كان متصفا بهذه  ٱلشََّٰ
شافع فيه؛ لأن الشفاعة إنما تنفع إذا كان المحل قابلا،  فأما من وا  الله كافرا يوم  الصفات فإنه لا تنفعه يوم القيامة شفاعة
 ( 2)القيامة، فإنه له النار لا محالة، خالدا فيها

  المبحث الثاني: الآيات التي استدل بها أهل السنة على اثبات الشفاعة:
واستدل أهل السنة: على إمكان الشفاعة ووقوعها يوم القيامة بعد نقض وجه استدلال منكريها على نفيها بآيات كثيرة من   

 كتاب الله سبحانه منها:

 -آيات تثبت الشفاعة وتقيدها بإذنه تعالى ورضاه وهي: -6

  [022]البقرة:  ۦ نهِِ بإِِذ إِلاَّ  ۥٓعِند هُ  ف عُ ي ش ٱلَّذِي ذ ا م ن  .أ

بّـِرُ   .ب   [3]يونس:  ۦ نهِِ إِذ دِ ب ع مِن إِلاَّ  ش فِيعٍ  مِن م ا ر  مٱلأ   يدُ 

   [00]الأنبياء:  ت ض ىَٰ ٱر  لِم نِ  إِلاَّ  ف عُون  ي ش و لا   .ج

ع ة   لِكُون  يم   لاَّ   .د    [07]مريم:  ادع ه نِ ٱلرَّحم َٰ  عِند   ٱتخَّ ذ   م نِ  إِلاَّ  ٱلشَّف َٰ

   [30]النبأ:  ص و اب و ق ال   نُ ٱلرَّحم َٰ  ل هُ  أ ذِن   مُون  إِلاَّ م نلَّ ي ـت ك   لاَّ هـ   

  -آيات تخبر عن طلب الشفاعة ومن ذلك: -9

بُ أ ص أ نّـَهُم له مُ ت ـبـ ينَّ   م ا دِ ب ع مِن ي َٰ قرُ  أوُْلي  اْ ك انوُ  و ل و ركِِين  مُشللِ فِرُواْ ت غي س أ ن اْ ء ام نُو  و ٱلَّذِين   للِنَّبيِّ  ك ان   م اسمح .أ  ح َٰ
 ر َٰهِيم  إبِ إِنَّ  هُ مِن ت ـبـ رَّأ   لِّلَّهِ  ع دُوّ  ۥأ نَّهُ  ۥٓل هُ  ت ـبـ ينَّ   ف ـل مَّا إِيَّاهُ  و ع د ه ا عِد ةمَّو  ع ن إِلاَّ  لِأ بيِهِ  ر َٰهِيم  إبِ ف ارُ تِغٱس ك ان   و م ا 663 حِيمِ ٱلج  
هٌ    [661-663 ]التوبة: ح لِيم لأ  وََّٰ

   [7]غافر:  حِيمِ ٱلج   ع ذ اب   و قِهِم س بِيل ك   و ٱتّـَبـ عُواْ  ت ابوُاْ  للَِّذِين   فِرف ٱغ  .ب

 -: آيات فسرت بالشفاعة وهي: -3

   [71]الإسراء:  امُودمحَّ  ار بُّك  م ق ام ع ث ك  أ ن ي ب لَّك  ع س ىَٰ  ن افِل ة بۦهِِ  ف ـتـ ه جَّد لِ و مِن  ٱلَّي .أ

  [2]الضحى:  ض ىَٰ ف ـتر   ر بُّك   طِيك  يعُ ف  و ل س و  .ب

                                                           

هـ ،  701تفسير النسفي )مدارك التنزيل وحقائق التأويل( أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي )ت  (1)
 لكلم الطيب، بيروت. الناشر: دار ا٣٢١، ص: ٤ج

 6/071تفسير القرآن العظيم لابن كثير  (2)



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

662 

تعالى  –أما آيات القسم الأول؛ فتفيد في عمومها: أن هناك شفاعاتٍ ستقع يوم القيامة، غاية ما هناك أنها موقوفة على إذن الله 
اعة لمن يأذن الله تعالى لهم، ولا يدخل في ، وهذا الشرط هو محل اتفاق بين جميع علماء المسلمين والآيات عامة في وجود الشف-

 ت نف عُهُم ف م ا هذا العموم من لا تقبل الشفاعة لهم ولا حق لهم في مغفرة الله تعالى، وهم أهل الشرك؛ قال تعالى في حق أهل سقر:
ع ةُ  فِعِين   ش ف َٰ ويحكي عن الغاوين  [،10]النساء:  ءُ ي ش ا لِم ن ذ َٰلِك   دُون   م ا فِرُ و ي غ بۦهِِ  ر ك  يُش أ ن فِرُ ي غ لا   ٱللَّه   إِنَّ   [،10]المدثر:  ٱلشََّٰ

فِعِين   مِن ل ن ا ف م ا الذين كانوا يعبدون آلهة من دون الله وساووهم برب العالمين قولهم: يم ص دِيقٍ  و لا   622 ش َٰ  ل ن ا أ نَّ  ف ـل و 626 حمِ 
  مِن   ف ـن كُون   ك رَّة

ُ
  [،620-622]الشعراء:   مِنِين  ؤ ٱلم

ولم تستثن النصوص غير أهل الشرك فبقى أهل الكبيرة والمعاصي داخلين في عموم النصوص القائلة بالشفاعة الموقوفة على إذن الله 
 . -تعالى  –

ع ة   لِكُون  يم   لاَّ  :-تعالى  –قال القرطبي: "قوله   عِند   ٱتخَّ ذ   م نِ  إِلاَّ  الشفاعة لأحدٍ  أي: هؤلاء الكفار لا يملكون [07]مريم:  ٱلشَّف َٰ
 عِند   ٱتخَّ ذ   م نِ  وهم المسلمون، فيملكون الشفاعة فهو استثناء الشيء من غير جنسه، أي: لكن: [،07]مريم:  ادع ه نِ ٱلرَّحم َٰ 
قال ابن عباس: هم أهل الشهادة )لا إله الا  [،00نبياء: ]الأ ت ض ىَٰ ٱر  لِم نِ  إِلاَّ  ف عُون  ي ش و لا   يشفع. وقال أيضا: ،ادع ه نِ ٱلرَّحم َٰ 

 (1)الله(، وقال مجاهد: هم كل من رضي الله عنه

والسر في ذكر ربنا سبحانه وتعالى: الإذن مع الشفيع: هو: أن ربنا سبحانه وتعالى يخاطب قومًا يدعون لأصنامهم المنزلة عند الله 
 -سبحانه وتعالى–دونهم من دون الله تعالى، وأنهم يشفعون لهم؛ ولذلك فهم يعب

فإنه يعنى بذلك: من ذا الذي ي شْف عُ لمماليكِه إن أراد عقوبت هم إلا    ۥٓعِند هُ  ف عُ ي ش ٱلَّذِي ذ ا م ن قال الطبري: وأما قولهُ جلَّ ثناؤه:
ما نعبد أوثان نا هذه إلا ليُـق رِّبونا إلى الِله زلُْف ى. فقال  أن يُخلِّي ه وي أذن  له بالشفاعةِ لهم، وإنما قال ذلك جل ثناؤه لأن المشركين قالوا:

التي اللهُ لهم: لى ما في السماواتِ وما في الأرضِ مع السماواتِ والأرضِ مِلْكًا، فلا ت نبغِى العبادةُ لغيِرى، فلا ت عبُدوا الأوثان  
لا تُـغْنِى عنكم شيئًا، ولا ي شْف عُ عندى أحدٌ لأحدٍ إلا بت خْلِي تى إيَّاه تزعُمون أنها تُـق رِّبُكم منى زلُْف ى، فإنها لا تنف عُكم عندى، و 
  (2)والشفاعة  لمن ي شْف عُ له مِن رُسُلى وأوليائى وأهلِ طاعتِى 

هُ  ف عُ ي ش ٱلَّذِي ذ ا م ن قال الرازي: ك: أن المشركين  : "استفهام معناه: الإنكار والنفي، أي: لا يشفع عنده أحد إلا بأمره، وذلۥٓعِند 
]الزمر:  ف ىَٰ زلُ ٱللَّهِ  إِلى   ليِـُق رِّبوُن ا إِلاَّ  بُدُهُمن ع م ا عنهم بأنهم يقولون: -تعالى- كانوا يزعمون أن الأصنام تشفع لهم، وقد أخبر الله

 ٱللَّهِ  دُونِ  مِن بُدُون  و ي علا يجدون هذا المطلوب، فقال:  أنهم -تعالى-[، ثم بيّن 60]يونس:  ٱللَّهِ  عِند   ؤُن اشُف ع َٰ  ءِ ؤُلا  ه َٰ  [، وقولهم:3
 إِلاَّ  بقوله: -تعالى-أنه لا شفاعة عنده لأحد إلا من استثناه الله  -تعالى-فأخبر الله  [،60]يونس:  ي نف عُهُم و لا   ي ضُرُّهُم لا   م ا
  ٱلرُّوحُ  ي ـقُومُ  م  ي و : ونظيره قوله تعالى [،022]البقرة:  ۦ نهِِ بإِِذ

 
]النبأ:  اص و اب و ق ال   نُ ٱلرَّحم َٰ  ل هُ  أ ذِن   م ن إِلاَّ  ي ـت ك لَّمُون   لاَّ  اص فّ  ئِك ةُ ل َٰ و ٱلم

ع ة   لِكُون  يم   لاَّ  [....؛ ويقول أيضا: أما قوله:30 أي: فليس لهم أن يشفعوا لغيرهم، كما يملك المؤمنون، وقال بعضهم: بل  ،ٱلشَّف َٰ
المراد: لا يملك غيرهم أن يشفعوا لهم، وهذا الثاني أولى؛ لأن حمل الآية على الأول: يجرى مجرى إيضاح الواضحات، وإذا ثبت 

                                                           

 .٤٣١٢، ص: ٧القرطبي: ج ( 1)
 6/111جامع البيان الطبري  (2)



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

663 

[، والتقدير: أن 07]مريم:  ادع ه نِ ٱلرَّحم َٰ  عِند   ٱتخَّ ذ   م نِ  إِلاَّ ذلك دلت الآية على حصول الشفاعة لأهل الكبائر؛ لأنه قال ع قِبه: 
 (1)ء لا يستحقون أن يشفع لهم غيرهم إلا إذا كانوا قد اتخذوا عند الرحمن عهدًا: التوحيد والنبوةهؤلا

 لِم نِ  إِلاَّ  ف عُون  ي ش و لا  والحق أن هذه الآية من أقوى الأدلة على اثبات الشفاعة للموحدين، ولمن مات على التوحيد، فقوله 
 مات على التوحيد أهلا للرضا، فمن يكون؟ولو لم يكن من   [00]الأنبياء:  ت ض ىَٰ ٱر 

ع ة   لِكُون  يم   لاَّ وكذلك أقول في قوله تعالى:       أي: شهادة أن )لا إله إلا الله(   [07]مريم:  ادع ه نِ ٱلرَّحم َٰ  عِند   ٱتخَّ ذ   م نِ  إِلاَّ  ٱلشَّف َٰ
: ق ال  النَّبيُّ صلى الله عليه فإذا لم يكن من مات على التوحيد له عهد، فقد ورد في صحيح البخاري ع   نْ مُع اذِ بْنِ ج ب لٍ ق ال 

يْئًا، أ ت دْريِ م ا ح قُّهُمْ ع ل ى الِله ح قُّ م ا ي ا مُع اذُ، أ ت دْريِ »وسلم:  : أ نْ ي ـعْبُدُوهُ و لا  يشُْركُِوا بهِِ ش  : اللهُ و ر سُولهُُ أ عْل مُ، ق ال   الْعِب ادِ. ق ال 
ب ـهُمْ.ع ل يْهِ؟ ق   : أ نْ لا  يُـع ذِّ : اللهُ و ر سُولهُُ أ عْل مُ، ق ال  فعدم الاشراك بالله سبحانه، يثمر النجاة من النار، والعذاب؛ والشفاعة   (2) «ال 

 وسيلة من وسائل ذلك.

عظيم، جليل لا  فهذه الآيات، تثبت الشفاعة مع شرط الإذن الملك الجليل سبحانه، وهذا لا نعارضه، بل نثبته؛ فيوم القيامة
 يتكلم أحد إلا بإذن الله، فكيف بالشفاعة؟

 )آيات تخبر عن طلب الشفاعة من الله ع  وجل(  -9

 وهي شفاعاتٍ حصلت من أعلم خلق الله بالله تعالى؛ لأنهم من الأنبياء والملائكة.

مُ ت ـبـ ينَّ   م ا دِ ب ع مِن ي َٰ قرُ  أوُْلي  اْ ك انوُ و ل و  ركِِين  مُشللِ فِرُواْ ت غي س أ ن اْ ء ام نُو  و ٱلَّذِين   للِنَّبِيِّ  ك ان   م ا الآية الأولى: بُ أ ص أ نّـَهُم له   حِيمِ ٱلج   ح َٰ
هٌ  ر َٰهِيم  إبِ إِنَّ  هُ مِن ت ـبـ رَّأ   لَّهِ لِّ  ع دُوّ  ۥأ نَّهُ  ۥٓل هُ  ت ـبـ ينَّ   ف ـل مَّا إيَِّاهُ  و ع د ه ا عِد ةمَّو  ع ن إِلاَّ  لِأ بيِهِ  ر َٰهِيم  إبِ ف ارُ تِغٱس ك ان   و م ا 663 لِيم لأ  وََّٰ ]التوبة:  ح 
663-661]   

ل مَّا ب ـينَّ  مِنْ  يبين الامام الرازي ارتباط الآية الكريمة بسورة التوبة التي هي براءة من الله ورسوله من المشركين فيقول: اعْل مْ أ نَّهُ ت ـع الى  
يعِ الْوُجُوهِ ب ـينَّ  أ وَّلِ ه ذِهِ السُّو  ارِ الْبـ ر اء ةِ ع نِ الْكُفَّارِ و الْمُن افِقِين  مِنْ جمِ  ا الْم وْضِعِ وُجُوب  إِظْه  بُ الْبـ ر اء ةُ ر ةِ إِلى  ه ذ   فِي ه ذِهِ الْآي ةِ أ نَّهُ تجِ 

نْس انِ ك الْأ   انوُا في غ اي ةِ الْقُرْبِ مِن  الْإِ بِ و الْأمُِّ، ك م ا أ وْج ب تْ الْبـ ر اء ة  ع نْ أ حْي ائهِِمْ، و الْم قْصُودُ مِنْهُ ب ـي انُ وُجُوبِ ع نْ أ مْو اتِهِمْ، و إِنْ ك 
نْعِ مِنْ مُو اص ل تِهِمْ بِس ب بٍ مِن  الْأ سْب ابِ  مُق اط ع تِهِمْ ع ل ى أ قْص ى الْغ اي اتِ و الْم 
(3) 

م هم من لا تجوز الشفاعة لهم، فالدعاء، والاستغفار هو عين الشفاعة، إذ فالآية أصل في أن المشركين هم أصحاب الجحيم، وأنه
قصد الاستغفار لهم اخراجهم من الجحيم، وما الشفاعة إلا ذلك، فالصفة المانعة من الاستغفار هي الشرك بالله تعالى، فمفهوم 

                                                           

مفاتيح الغيب = التفسير الكبير أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي  (1)
 بيروت  –الناشر: دار إحياء التراث العربي  .١٩٣، ١٩٤، ص: ١٢هـ( ، ج616خطيب الري )ت 

تَهُ إِلَى تَوْحِيدِ الِله تبارك وتعالى صحيح البخاري   (2) رقم  3/006كِتَابُ التَّوْحِيدِ، بَابُ مَا جَاءَ فِي دُعَاءِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم أُمَّ
٧٣٧٣ 

 017/  06ير الكبير تفسير الرازي = مفاتيح الغيب أو التفس (3)



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

661 

ت على الاسلام واقعة، ولما احتج البعض المخالفة يدل على أن: من مات على الاسلام جاز الاستغفار له، فالشفاعة لمن ما
 باستغفار إبراهيم عليه السلام، رد القرآن بأن ذلك كان وعدا لأبيه، ثم ترك الدعاء له لما علم بأنه مخلد بالنار.

قف عمر وأهل القبلة كلهم تجوز الشفاعة فيهم، وصلاة الجنازة نوع من الشفاعة، ولذلك لا تجوز على الكافرين، والمنافقين، ولذا و 
وجنازة ابن سلول فنحاه النبي صلى الله عليه وسلم حتى نزل النهي  بن الخطاب رضي الله عنه بين رسول الله صلى الله عليه وسلم

 ؛(1)عن ذلك ، فما صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم على أحد منهم أبدا

القبلة، ولو كانت حبشية حبلى من أهل من أحد على  الصلاةلأدع قال الحافظ ابن كثير: وقال عطاء بن أبي رباح: ما كنت 
 فِرُواْ ت غي س أ ن اْ ك ان  للِنَّبِيِّ و ٱلَّذِين  ء ام نُو   م ا الزنا؛ لأني لم أسمع الله حجب الصلاة إلا على المشركين، يقول الله، عز وجل:

 [663]التوبة:  ركِِين  مُشللِ

بن زامل، عن أبيه قال: سمعت أبا هريرة يقول: رحم الله رجلا استغفر لأبي هريرة ولأمه.  وعن ابن و كِيع، عن أبيه، عن عصمة
قال ابن عباس: ما زال إبراهيم )ف ـل مَّا ت ـبـ ينَّ  ل هُ أ نَّهُ ع دُوٌّ للَِّهِ ت ـبـ رَّأ  مِنْهُ( قلت: ولأبيه؟ قال: لا. قال: إن أبي مات مشركا؛ وقوله: 

 (2)ا تبين له أنه عدو لله تبرأ منه. وفي رواية: لما مات تبين له أنه عدو للهيستغفر لأبيه حتى مات، فلم

}مِنْ  يقولُ: أن ي دْعوا بالمغفرةِ للمشركين، ولو كان المشركون الذين ي سْتـ غْفرون لهم ذ وى ق رابةٍ لهم،:}أ نْ ي سْتـ غْفِرُوا{. وقال الطبري
مُْ أ نّـَهُمْ أ صْح ا يقولُ: مِن بعدِ ما ماتوا على شِركِْهم باللَّهِ وعبادةِ الأوثانِ، فت بـ ينَّ  لهم أنهم مِن أهلِ بُ الجْ حِيمِ{. ب ـعْدِ م ا ت ـبـ ينَّ  له 

م أن يفعل  ما قد ع لِموا أنه لا يفعلُ  ه؛ فإن قالوا: فإن النارِ؛ لأن اللَّهُ قد ق ض ى أن لا ي ـغْفِر  لمشركٍ، فلا ي ـنْب غِى لهم أن ي سْأ لُوا ربهَّ
، }ف ـل مَّا ت ـبـ ينَّ  ل هُ{ [661]التوبة:  إِيَّاهُ  و ع د ه ا عِد ةمَّو  ع ن إِلاَّ  لِأ بيِهِ  ر َٰهِيم  إبِ ف ارُ تِغٱس ك ان   و م ا راهيم  قد اسْتـ غْفر لأبيه وهو مشركٌ؟إب

ه وت ـر ك ه، وت ـر ك  الاستغفار  له، وآث ـر  اللَّه  وأ مْر ه عليه، فتبرَّأ  منه حين  ت ـبـ ينَّ  له أ مرهُ؛ واخت لف أهلُ التأويلِ في وع لِم  أنه للَّهِ عدوٌّ، خ لاَّ
لله السببِ الذي ن ـز ل ت هذه الآيةُ فيه؛ فقال بعضُهم: ن ـز ل ت في شأنِ أبي طالبٍ عمِّ النبيِّ صلى الله عليه وسلم؛ لأن النبيَّ صلى ا

 (3)لَّهُ عن ذلكعليه وسلم أراد  أن يستغفر  له بعد  موتهِ، فن هاه ال

فتبين بذلك أن أهل )لا إله إلا الله( أهل للدعاء، وصلاة الجنازة عليهم، والاستغفار لهم؛ وإن لم يكن ذلك شفاعة فكيف تكون 
 إذا؟

 موحدا. فالإنكار على من يفعل ذلك للمشركين، والمنافقين إقرار على قبول الدعاء لمن مات

 ءش ي كُلَّ  ت  و سِع ر بّـَن ا ء ام نُواْ  للَِّذِين   فِرُون  ت غو ي س بۦهِِ  مِنُون  و يؤُ  ر بهِِّم دِ بِح م يُس بِّحُون   ۥل هُ ح و  و م ن ش  ع ر ٱل ن  مِلُو يح   ٱلَّذِين  الآية الثانية: 
 [7]غافر:  س بِيل ك   و ٱتّـَبـ عُواْ  ت ابوُاْ  للَِّذِين   فِرف ٱغ امو عِل ةرَّحم  

                                                           

 76/  1ينظر: جامع المسائل لابن تيمية   (1)
 001/ 6تفسير ابن كثير   (2)
 المحرر في أسباب نزول القرآن من خلال الكتب التسعة المؤلف: خالد بن سليمان المزيني 03/ 00تفسير الطبري  (3)

 ٧٧٨ /0المملكة العربية السعودية  -الناشر: دار ابن الجوزي، الدمام 



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

665 

فنقول: أما بيان دلالة هذه الآية  الرازي: هذه الآية تدل على حصول الشفاعة من الملائكة للمذنبين، فنبين هذاقال الإمام      
 على ما قلناه فمن وجوه:

 :( والاستغفار طلب المغفرة، والمغفرة لا تذكر إلا في إسقاط العقاب؛ أما طلب النفع ء ام نُواْ  للَِّذِين   فِرُون  ت غ)و ي س قوله الأول
 الزائد فإنه لا يسمى استغفارا.  

 :( وهذا يدل على أنهم يستغفرون لكل أهل الإيمان، فإذا دللنا على أن ء ام نُواْ  للَِّذِين   فِرُون  ت غ)و ي س :-تعالى  –قوله  الثاني
 صاحب الكبيرة مؤمن، وجب دخوله تحت هذه الشفاعة. 

 :طلب المغفرة للذين تابوا، ولا يجوز أن يكون المراد إسقاط عقوبة الكبيرة بعد التوبة،  (اْ ت ابوُ  للَِّذِين   فِرف ٱغ)قوله تعالى:  الثالث
لأن ذلك واجب على الله عند الخصم، وما كان فعله واجبا كان طلبه بالدعاء قبيحا، ولا يجوز أيضا أن يكون المراد إسقاط 

يجوز أن يكون المراد طلب زيادة منفعة على الثواب، لأن عقوبة الصغائر؛ لأن ذلك أيضا واجب فلا يحسن طلبه بالدعاء، ولا 
إلا على إسقاط عقاب الكبيرة قبل التوبة، وإذا ثبت  ،(ذِين  ت ابوُاْ للَِّ  فِرف ٱغ) ذلك لا يسمى مغفرة، فثبت أنه لا يمكن حمل قوله

 هذا في حق الملائكة فكذلك في حق الأنبياء لانعقاد الإجماع على أنه لا فرق.

ذي يتمسك به نفاة الشفاعة وهو: أنهم طلبوا المغفرة للذين تابوا، فنقول: يجب أن يكون المراد منه الذين تابوا عن الكفر، أما ال
واتبعوا سبيل الإيمان؛ وقوله: إن التائب عن الكفر المصر على الفسق لا يسمى تائبا، ولا متبعا سبيل الله، قلنا لا نسلم قوله، بل 

كفر وتابع سبيل الله في الدين والشريعة، وإذا ثبت أنه تائب عن الكفر ثبت أنه تائب، ألا ترى أنه يكفي يقال: إنه تائب عن ال
والضحك عنه مرة واحدة، ولا يتوقف ذلك على صدور كل أنواع الضرب  في صدق وصفه بكونه ضاربا وضاحكا صدور الضرب

 .(1)والضحك عنه فكذا هاهنا

 ع بطلب المغفرة للمذنبين، وهذا هو معنى الشفاعة.فطلب المغفرة للذين آمنوا نص قاط

 آيات فسرت بالشفاعة . -3

 آياتان فسيرهما العلماء بشفاعة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.

  [71]الإسراء: (امُودمحَّ  ام ق ام ك  ر بُّ  ع ث ك  ي ب أ ن ع س ىَٰ  لَّك   ن افِل ة بۦهِِ  ف ـتـ ه جَّد لِ ٱلَّي و مِن  )أما أولاهما: فهي قوله تعالى في سورة الإسراء:
وقد فسر علماء السنة المقام المحمود: بالشفاعة العظمى تارة، وبالشفاعة للمذنبين تارة آخرى، وذلك؛ لورود المعنيين كلاهما في 

 الصحيح من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعموم الآية الكريمة يتناول الأمرين بلا تعارض.

الطبري: اختلف أهل التأويل في معنى ذلك المقام المحمود، فقال أكثر أهل العلم: ذلك هو المقام الذي هو يقومه صلى الله قال 
عليه وسلم يوم القيامة للشفاعة للناس ليريحهم ربهم من عظيم ما هم فيه من شدّة ذلك اليوم .... ثم روى بسنده عن حذيفة ما 

                                                           

 (11 -16، ص: )١٧التفسير الكبير، ج (1)



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

661 

شفاعة لأمته، وهي شفاعة خاصة بعد العامة ثم يروي الامام الطبري عن الحسن ومجاهد وغيرهما ما يفيد ذلك، والقول الثاني هو ال
 ( 1)يبين ذلك، وهو: أن المقام المحمود هو الشفاعة لأمته. 

ة "هو قال الإمام الرازي: قال الواحدي: أجمع المفسرون على أنه مقام الشفاعة، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في هذه الآي
(، وأقول: اللفظ مشعر به، وذلك لأن الإنسان إنما يصير محمودا، إذا حمده حامد، والحمد إنما 2المقام الذى أشفع فيه لأمتي")

يكون على الإنعام؛ فهذا المقام المحمود يجب أن يكون مقاما أنعم رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه على قوم، فحمدوه على 
نعام لا يجوز أن يكون هو: تبليغ الدين، وتعليم الشرع؛ لأن ذلك كان حاصلا في الحال؛ وقوله: عسى أن ذلك الإنعام، وذلك الإ

وتطميع الإنسان في الشيء الذي وعده في الحال محال فوجب أن يكون ذلك الإنعام الذي  ،يبعثك ربك مقاما محمودا تطميع
لناس وما ذاك إلا شفاعته عند الله فدل هذا على أن لفظ الآية لأجله يصير محمودا إنعاما سيصل منه حصل له بعد ذلك إلى ا

يدل على أنه يحصل  (امُودمحَّ  ام ق ام): يدل على هذا المعنى وأيضا التنكير في قوله (امُودمحَّ  ام ق ام ر بُّك   ع ث ك  ي ب أ ن ع س ىَٰ )وهو قوله 
العقاب  كامل، ومن المعلوم أن حمد الإنسان على سعيه في التخليص عنللنبي صلى الله عليه وسلم في ذلك المقام حمد بالغ عظيم  

أعظم من حمده في السعي في زيادة من الثواب لا حاجة به إليها؛ لأن احتياج الإنسان إلى دفع الآلام العظيمة عن النفس، فوق 
 أ ن ع س ىَٰ ) جب أن يكون المراد من قوله:احتياجه إلى تحصيل المنافع الزائدة التي لا حاجة به إلى تحصيلها، وإذا ثبت هذا: و 

هو الشفاعة في إسقاط العقاب على ما هو مذهب أهل السنة، ولما ثبت أن لفظ الآية مشعر بهذا  امُودمحَّ  ام ق ام ر بُّك   ع ث ك  ي ب
يؤكد هذا الوجه الدعاء المشهور المعنى إشعارا قويا، ثم وردت الأخبار الصحيحة في تقرير هذا المعنى، وجب حمل اللفظ عليه؛ ومما 

 (4)يغبطه به الأولون والآخرون، واتفق أهل العلم على أن المراد منه الشفاعة (،3)}وابعثه المقام المحمود الذي وعدته{

والسنة الصحيحة تؤكد ذلك:  فقد روى الإمام مسلم بسنده المتصل إلى جابر بن عبد الله يحدث القوم جالسًا إلى سارية عن 
(: فقلت له: يا صاحب رسول الله ما هذا الذى تحدثون 5الله صلى الله عليه وسلم قال: فإذا هو قد ذكر الجهنميين قال) رسول

]السجدة:  (فِيه ا واْ أعُِيدُ  ه امِن رُجُواْ اْ أ ن يخ  أ ر ادُو  كُلَّم ا)  [610]آل عمران: ( ۥۖت هُ ز يأ خ ف ـق د ٱلنَّار   خِلِ تُد م ن إنَِّك   ر بّـَن ا) :والله يقول
[، فما هذا الذى تقولون؟ قال: فقال: أتقرأ القرءان قلت: نعم، قال: فهل سمعت بمقام محمد صلى الله عليه وسلم يعني الذى 02

 ( 6)يبعثه الله فيه؟ قلت: نعم، قال: فإنه مقام محمد صلى الله عليه وسلم المحمود الذى يخرج الله به من يخرج

دين النووي في شرحه على مسلم: قال القاضي عياض رحمه الله مذهب أهل السنة جواز الشفاعة عقلا ووجوبها قال الإمام محى ال
[، وأمثالهما؛ وبخبر الصادق صلى الله عليه وسلم، وقد جاءت الآثار التي بلغت 00]الأنبياء:  :-تعالى  –سمعا بصريح قوله 

                                                           

 .06/066هـ( 101 - 006جامع البيان عن تأويل آي القرآن لأبي جعفر، محمد بن جرير الطبري ) (1)
"، والقاضي عياض في ١٧٥،١"، وابن عساكر في تهذيب تاريخ دمشق"٩١٨،٤٤٢،١ (هـ 060مسند الإمام أحمد بن حنبل )ت  (2)

 .٤١٥،٢الشفاعة، "
 .٢٢١، ص:١بخاري  ك: الأذان، ب: الدعاء عند الأذان، وفي فتح الباري، جال (3)
 .٣٣،٣١، ص: ١٢التفسير الكبير، ج  (4)
 هو يزيد الفقير الراوى عن جابر. (5)
مَنْزِلَةً فِيهَا  بَابُ أَدْنَى أَهْلِ الْجَنَّةِ هـ( ك الايمان  060 - 016صحيح مسلم أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري )  (6)

 . ط الحلبي 030رقم  0/001



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

667 

المؤمنين، وأجمع السلف، والخلف ومن بعدهم من أهل السنة والجماعة عليها بمجموعها التواتر بصحة الشفاعة في الآخرة لمذنبي 
ع ةُ  مت نف عُهُ  ف م اولم يخالف الا الخوارج والمعتزلة، وتعلقوا بمذاهبهم في تخليد المذنبين في النار، واحتجوا بقوله تعالى   ش ف َٰ

فِعِين   يم مِن للِظََّٰلِمِين   م اوبقوله تعالى  [،10]المدثر:  ٱلشََّٰ وهذه الآيات في الكفار؛ وأما تأويلهم  [،60]غافر:  يطُ اعُ  ش فِيع و لا   حمِ 
أحاديث الشفاعة بكونها في زيادة الدرجات فباطل؛ وألفاظ الأحاديث في الكتاب، وغيره، صريحة في بطلان مذهبهم، وإخراج من 

لى الله عليه وسلم وهي: الإراحة من هول الموقف، وتعجيل استوجب النار؛ والشفاعة خمسة أنواع، أولها: مختصة بنبينا ص
الحساب، الثانية: في إدخال قوم الجنة بغير حساب، الثالثة: الشفاعة لقوم استوجبوا النار، فيشفع فيهم نبينا صلى الله عليه وسلم، 

راجهم من النار بشفاعة نبينا صلى الله ومن شاء الله تعالى الرابعة: فيمن دخل النار من المذنبين، فقد جاءت هذه الأحاديث بإخ
عليه وسلم والملائكة وإخوانهم من المؤمنين، ثم يخرج الله تعالى كل من قال: )لا إله إلا الله( الخامسة في زيادة الدرجات في الجنة 

لنقل المستفيض سؤال لأهلها؛ وهذه لا ينكرها المعتزلة، ولا ينكرون أيضا شفاعة الحشر الأول؛ قال القاضي عياض: وقد عرف با
السلف الصالح رضي الله عنهم شفاعة نبينا صلى الله عليه وسلم، ورغبتهم فيها، وعلى هذا: لا يلتفت إلى قول من قال: إنه يكره 

كما -أن يسأل الإنسان الله تعالى أن يرزقه شفاعة محمد صلى الله عليه وسلم؛ لكونها لا تكون إلا للمذنبين، فإنها قد تكون 
لتخفيف الحساب، وزيادة الدرجات، ثم كل عاقل معترف بالتقصير؛ محتاج إلى العفو، غير معتد بعمله، مشفق من أن  -قدمنا

يكون من الهالكين؛ ويلزم هذا القائل ألا يدعو بالمغفرة والرحمة؛ لأنها لأصحاب الذنوب، وهذا كله خلاف ما عرف من دعاء 
 .(1)السلف والخلف(

أنه سيعطيه مقامًا يُحم د عليه صلى الله عليه وسلم،  -تعالى  –إخبار منه  (امُودمحَّ  ام ق ام ر بُّك   ع ث ك  ي ب أ ن ع س ىَٰ ) فقوله تعالى:
وأخبرت الأحاديث بأنه صلى الله عليه وسلم يشفع في فصل القضاء، وسيشفع في إخراج من قال: لا إله إلا الله وفي قلبه مثقال 

يخرج من النار حتى لا يبقى في النار إلا من أوجب القرآن عليه الخلود، وهم: الكفار،  -ليه وسلمصلى الله ع-ذرة من خير وظل 
 . -صلى الله عليه وسلم-وهذه كلها مقاماتٌ يُحم د عليها 

ة؛ صلى الله عليه وسلم: "لكل نبي دعوة مستجاب -ولنذكر طرفا من الأحاديث المصرحة بشفاعته صلى الله عليه وسلم، منها قوله 
شفاعة لأمتي يوم القيامة، فهي نائلة إن شاء الله م ن مات مِن أمتي لا يشرك بالله  فتع جَّل كلُّ نبي دعوت ه، وإني اختبأت دعوتي

كلما سجد وحمد الله تعالى يحد له حدا يخرجه   -صلى الله عليه وسلم-الطويل، وفيه أن النبي  ، ومنها: حديث الشفاعة(2)شيئا
 أي: وجب عليه الخلود.( 3)لجنة وفي آخره: ثم أرجِع فأقول: يا رب ما بقي في النار إلا م ن حبسه القرآن،من النار ويدخله ا

قال:  -صلى الله عليه وسلم-عن النبي  -رضى الله عنه-وروى الإمام البخاري في صحيحه بسنده المتصل إلى عمران بن حصين 
 .(4)؛ فيدخلون الجنة يسمون الجهنميين-مصلى الله عليه وسل-يخرج قوم من النار بشفاعة محمد 

                                                           

. دار إحياء ٣٧،٣٩ص٣هـ( ج676المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج  أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي )ت  (1)
 بيروت -التراث العربي 

 .١٧٩:١، وأحمد في المسند، ٣٣٨مسلم في الصحيح،  ك: الإيمان:   (2)
 .٤١٩، ص: ٢٢، وفتح الباري، ج٢٨٤ مسلم في الصحيح،  (3)
 ٧٩٧٩رقم  101/ 6باب: صفة الجنة والنار  البخاري في صحيحه  كتاب الرقاق  (4)



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

669 

قال ابن حجر في شرحه لهذا الحديث: وحاصله أن الخوارج الطائفة المشهورة المبتدعة كانوا ينكرون الشفاعة، وكان الصحابة 
بن أبي ينكرون إنكارهم، ويحدثون بما سمعوا من النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك، فأخرج البيهقي في البعث من طريق شبيب 

فضالة: ذكروا عند عمران بن حصين الشفاعة، فقال رجل: إنكم لتحدثوننا بأحاديث لا نجد لها في القرآن أصلا، فغضب وذكر 
 له ما معناه أن الحديث يفسر القرآن.

وأخرج سعيد بن منصور بسند صحيح، عن أنس قال: من كذب بالشفاعة فلا نصيب له فيها. وأخرج البيهقي في البعث من 
ريق يوسف بن مهران، عن ابن عباس: خطب عمر فقال: إنه سيكون في هذه الأمة قوم يكذبون بالرجم، ويكذبون بالدجال، ط

ويكذبون بعذاب القبر، ويكذبون بالشفاعة، ويكذبون بقوم يخرجون من النار. ومن طريق أبي هلال، عن قتادة قال: قال أنس: 
 بها أهل حروراء يعني الخوارج.يخرج قوم من النار ولا نكذب بها كما يكذب 

ع ةُ ش   ت نف عُهُم ف م ا تعالى –قال ابن بطال: أنكرت المعتزلة والخوارج الشفاعة في إخراج من أدخل النار من المذنبين، وتمسكوا بقوله  ف َٰ
فِعِين   لشفاعة المحمدية متواترة، وغير ذلك من الآيات، وأجاب أهل السنة بأنها في الكفار، وجاءت الأحاديث في إثبات ا ،ٱلشََّٰ

والجمهور على أن المراد به الشفاعة، وقال الطبري: قال أكثر أهل   (امُودمحَّ  ام ق ام ر بُّك   ع ث ك  ي ب أ ن ع س ىَٰ ) ودل عليها قوله تعالى
دة أحاديث في بعضها التأويل المقام المحمود هو الذي يقومه النبي صلى الله عليه وسلم ليريحهم من كرب الموقف، ثم أخرج ع

سلمان قال: فيشفعه الله في أمته فهو المقام المحمود، ومن طريق  التصريح بذلك، وفي بعضها مطلق الشفاعة، فمنها حديث
رشدين بن كريب، عن أبيه، عن ابن عباس: المقام المحمود: الشفاعة، ومن طريق داود بن يزيد الأودي، عن أبيه، عن أبي هريرة في 

قال: سئل عنها النبي صلى الله عليه وسلم فقال: هي الشفاعة، ومن  ،( امُودمحَّ  ام ق ام ر بُّك   ع ث ك  ي ب أ ن ع س ىَٰ ) :- تعالى –قوله 
حديث كعب بن مالك مرفوعا: أكون أنا وأمتي على تل فيكسوني ربي حلة خضراء، ثم يؤذن لي فأقول ما شاء الله أن أقول، 

ريق يزيد بن زريع، عن قتادة ذكر لنا أن نبي الله صلى الله عليه وسلم أول شافع، وكان أهل العلم فذلك المقام المحمود؛ ومن ط
 .(1)يقولون: إنه المقام المحمود

صلى الله -ووجه الدلالة من هذه الآية: أن النبي  [،2]الضحى:  ( ض ىَٰ ف ـتر   ر بُّك   طِيك  يعُ ف  و ل س و ) : قوله تعالى :والآية الثانية 
 ) :تعالى عرف برحمته الواسعة نحو أمته، قال  -يه وسلمعل

ُ
[، روى مسلم ع نْ ع بْدِ الِله بْنِ 600]التوبة:  (رَّحِيم ر ءُوف مِنِين  ؤ بٱِلم

ثِيراً مِن  النَّاسِ ف م نْ ت بِع نِي }ر بِّ إنِّـَ  أ نَّ النَّبيَّ صلى الله عليه وسلم ت لا  ق ـوْل  الِله عز وجل فِي إبِْـر اهِيم :» ع مْروِ بْنِ الْع اصِ  هُنَّ أ ضْل لْن  ك 
{ الْآي ة .  مُْ ف إِنَّك  أ نْت  الْع زيِزُ الحْ كِيمُ{و ق ال  عِيس ى عليه السلام: ف إِنَّهُ مِنيِّ بْـهُمْ ف إِنّـَهُمْ عِب ادُك  و إِنْ ت ـغْفِرْ له  :  }إِنْ تُـع ذِّ يْهِ و ق ال  ف ـر ف ع  ي د 

لْهُ م ا يُـبْ  اللَّهُمَّ، ؟ ف أ ت اهُ جِبْريِلُ عليه الصلاة أمَُّتِي أمَُّتِي و ب ك ى، ف ـق ال  اللهُ عز وجل ي ا جِبْريِلُ، اذْه بْ إِلى  مُح مَّدٍ، و ر بُّك  أ عْل مُ، ف س  كِيك 
، و هُو  أ عْل   إِنَّا مُ، ف ـق ال  اللهُ: ي ا جِبْريِلُ، اذْه بْ إِلى  مُح مَّدٍ ف ـقُلْ: والسلام، ف س أ ل هُ ف أ خْبـ ر هُ ر سُولُ الِله صلى الله عليه وسلم بم ا ق ال 

نـُرْضِيك    (2)«أمَُّتِك  و لا  ن سُوءُك  في س 

صلى -وعدم مساءته في أمته يتناول قبول شفاعته إذا شفع في المذنب منهم أقول: رضا النبي  -صلى الله عليه وسلم-فرضا النبي 
 بأشياء كثيرة منها كثرة القصور وزواجه من حور العين ومنها: الشفاعة. -الله عليه وسلم

                                                           

 مصر  –المكتبة السلفية  ٤١٩، ص: ٢٢هـ(، ج 610 - 771فتح الباري بشرح البخاري  أحمد بن علي بن حجر العسقلاني )(1)
تِهِ وَبُكَائِهِ شَفَقَةً عَلَيْهِمْ حديث رقم بَابُ دُعَاءِ النَّ صحيح الامام مسلم  (2)  000ص  0ج 010بِيِّ صلى الله عليه وسلم لِأُمَّ



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

668 

أما الإمام الرازي: فجعل حمل هذه الآية على الشفاعة متعين، ودلل عليه بوجوه، فقال: واعلم أن الحمل على الشفاعة متعين، 
 ويدل عليه وجوه: 

ن فِرغت  و ٱسأمره في الدنيا بالاستغفار، فقال  -تعالى–أحدها: أنه     مِنِين  مُؤ و للِ بِك  لِذ 
ُ
[ فأمره بالاستغفار، 61]محمد:  مِن َٰتِ ؤ و ٱلم

والاستغفار: عبارة عن طلب المغفرة، ومن طلب شيئا؛ فلا شك أنه لا يريد الرد، ولا يرضى به، وإنما يرضى بالإجابة، وإذا ثبت 
لا الرد، ودلت هذه الآية: على أنه تعالى يعطيه كل ما يرتضيه  وهو الإجابة،  -صلى الله عليه وسلم-أن الذي يرضاه الرسول 

 علمنا أن هذه الآية دالة على الشفاعة في المذنبين. 

وهو أن مقدمة الآية مناسبة لذلك، كأنه تعالى يقول: لا أودعك، ولا أبغضك، بل لا أغضب على أحد من أصحابك  والثانى:
 لقلبك، فهذا التفسير أليق بمقدمة الآية.  وأتباعك وأشياعك؛ طلبًا لمرضاتك وتطييبًا

في العفو عن المذنبين، وهذه  -صلى الله عليه وسلم-والثالث: الأحاديث الكثيرة الواردة في الشفاعة: داله على أن رضا الرسول
حصول ؛ فتحصل من مجموع الآية، والخبر: -صلى الله عليه وسلم-الآية دلت على أنه تعالى يفعل كل ما يرضاه الرسول

 الشفاعة؛ وعن جعفر الصادق، أنه قال: رضا جدي: أن لا يدخل النار مُو حِّد، وعن الباقر: أهل القرآن يقولون: أرجى آية قوله:
يعًا ٱلذُّنوُب   فِرُ ي غ ٱللَّه   إِنَّ  ٱللَّهِ  ةِ رَّحم   مِن ن طُواْ ت ق لا   أ نفُسِهِم ع ل ىَٰ  ر فُواْ أ س ٱلَّذِين   ي َٰعِب ادِي   قُل   [23]الزمر:  ٱلرَّحِيمُ  غ فُورُ ٱل هُو   ۥإنَِّهُ  جمِ 

، والله: إنها الشفاعة؛ ليعطيها  [2]الضحى:  ض ىَٰ ف ـتر   ر بُّك   طِيك  يعُ ف  و ل س و : -تعالى  –وإنيا أهل البيت نقول: أرجى آية قوله 
 (.1في أهل لا إله إلا الله حتي يقول رضيت)

 ؟.-صلى الله عليه وسلم  -هل هي مختصة بنبينا أنواع الشفاعة  و 

التخفيف من ه وْل الموقف يوم القيامة على الخلق، والتعجيل بالفصل بينهم، وتسمى هذه الشفاعة: بالشفاعة  النوع الأول: -١
 –الوارد في قوله  -وسلمصلى الله عليه -العظمى، وفي رأي جمهور العلماء، وهي أيضًا: المقام المحمود الذي وعده الله تعالى نبيه 

، ودليلها: ما رواه -صلى الله عليه وسلم-وهذه الشفاعة خاصة بنبينا  [،71]الإسراء:  امُودمحَّ  ام ق ام ر بُّك   ع ث ك  ي ب أ ن ع س ىَٰ  تعالى
 : ، ف ـيـ قُولُون : ل وِ اسْت شْف عْن ا إِلى  ر بّـِن ا يج ْم عُ اللهُ الْمُؤْمِ »البخاري ع نْ أ ن سٍ : أ نَّ النَّبيَّ صلى الله عليه وسلم ق ال  نِين  ي ـوْم  الْقِي ام ةِ ك ذ لِك 

، خ ل ق ك  اللهُ بيِ   ا، ف ـي أْتوُن  آد م  ف ـيـ قُولُون : ي ا آد مُ، أ م ا ت ـر ى النَّاس  اننِ ا ه ذ  ئِك ت هُ، و ع لَّم ك  ح تىَّ يرُيح ن ا مِنْ م ك  أ سْم اء    دِهِ و أ سْج د  ل ك  م لا 
، و ي ذْكُرُ له ُ  ا، ف ـيـ قُولُ: ل سْتُ هُن اك  ، و ل كِنِ ائـْتُوا نوُحًا،  مْ خ طِيئ ت هُ الَّتِي كُلِّ ش يْءٍ، ش فِّعْ ل ن ا إِلى  ر بّـِن ا ح تىَّ يرُيح ن ا مِنْ م ك اننِ ا ه ذ  أ ص اب 

، و ل كِنِ ائْـتُوا إِبْـر اهِيم  ف إِنَّهُ أ وَّلُ ر سُولٍ ب ـع ث هُ اللهُ إِلى  أ هْلِ الْأ رْ  طِيئ ت هُ الَّتِي أ ص اب  ضِ، ف ـي أْتوُن  نوُحًا، ف ـيـ قُولُ: ل سْتُ هُن اكُمْ، و ي ذْكُرُ خ 
لِيل  الرَّحْم نِ، ف ـي أْتوُن  إِبْـر اهِيم  ف ـيـ قُولُ: ل سْتُ هُن اكُمْ، و ي ذْكُرُ له مُْ خ ط اي اهُ الَّتِي أ ص اب ـه ا، و   ائـْتُوا مُوس ى، ع بْدًا آت اهُ اللهُ التـَّوْر اة  ل كِنِ خ 

، و ل كِ  طِيئ ت هُ الَّتِي أ ص اب  هُ ت كْلِيمًا، ف ـي أْتوُن  مُوس ى ف ـيـ قُولُ: ل سْتُ هُن اكُمْ، و ي ذْكُرُ له مُْ خ  لِم ت هُ و ك لَّم  نِ ائـْتُوا عِيس ى، ع بْد  الِله و ر سُول هُ، و ك 
هُ، ف ـي أْتوُن   ، نبِْهِ و م ا عِيس ى ف ـيـ قُولُ: ل سْتُ هُن اكُمْ، و ل كِنِ ائـْتُوا مُح مَّدًا صلى الله عليه وسلم، ع بْدًا غُفِر  ل هُ م ا ت ـق دَّم  مِنْ ذ  و رُوح  ت أ خَّر 

اللهُ أ نْ ي د ع نِي، ثُمَّ يُـق الُ لي: ارْف عْ مُح مَّدُ، ش اء  م ا ف ـي د عُنِي س اجِدًا، ل هُ عْتُ و ق ـ ف ـي أْتوُني ف أ نْط لِقُ ف أ سْت أْذِنُ ع ل ى ر بيِّ ف ـيـُؤْذ نُ لي ع ل يْهِ، ف إِذ ا ر أ يْتُ ر بيِّ 
هُمُ الجْ نَّة ، ثُمَّ أ رْجِعُ ف إِذ ا ر أ يْتُ ر بيِّ لي ح دًّا ف أدُْخِلُ  و قلُْ يسُْم عْ، و س لْ تُـعْط هْ، و اشْف عْ تُش فَّعْ، ف أ حْم دُ ر بيِّ بم ح امِد  ع لَّم نيِه ا، ثُمَّ أ شْف عُ، ف ـي حُدُّ 

                                                           

 .١٢٣، ص:٣١التفسير الكبير، ج (1)



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

621 

 ط هْ، و اشْف عْ تشُ فَّعْ، ف أ حْم دُ ر بيِّ بم ح امِد  ع لَّم نيِه ا ثُمَّ و ق ـعْتُ س اجِدًا، ف ـي د عُنِي م ا ش اء  اللهُ أ نْ ي د ع نِي، ثُمَّ يُـق الُ: ارْف عْ مُح مَّدُ، و قلُْ يسُْم عْ، و س لْ تُـعْ 
 م ا ش اء  اللهُ أ نْ ي د ع نِي، ثُمَّ يُـق الُ: ارْف عْ مُح مَّدُ، قُلْ أ شْف عُ ف ـي حُدُّ لي ح دًّا ف أدُْخِلُهُمُ الجْ نَّة ، ثُمَّ أ رْجِعُ، ف إِذ ا ر أ يْتُ ر بيِّ و ق ـعْتُ س اجِدًا، فـ ي د عُنِي 

ي ا ر بِّ م ا ب قِي  في  دُ ر بيِّ بم ح امِد  ع لَّم نيِه ا، ثُمَّ أ شْف عُ ف ـي حُدُّ لي ح دًّا ف أدُْخِلُهُمُ الجْ نَّة ، ثُمَّ أ رْجِعُ ف أ قوُلُ:يسُْم عْ، و س لْ تُـعْط هْ، و اشْف عْ تشُ فَّعْ، ف أ حْم  
لم: يخ ْرجُُ مِن  النَّارِ م نْ ق ال  لا  إلِ ه  إِلاَّ اللهُ، و ك ان  في ق ـلْبِهِ مِن  الْخ يْرِ النَّارِ إِلاَّ م نْ ح ب س هُ الْقُرْآنُ، و و ج ب  ع ل يْهِ الْخلُُودُ ق ال  النَّبيُّ صلى الله عليه وس

مِن  النَّارِ م نْ ق ال  لا  إلِ ه  إِلاَّ اللهُ، و ك ان  في  ا ي زنُِ بُـرَّةً، ثُمَّ يخ ْرجُُ م ا ي زنُِ ش عِير ةً، ثُمَّ يخ ْرجُُ مِن  النَّارِ م نْ ق ال  لا  إلِ ه  إِلاَّ اللهُ، و ك ان  في ق ـلْبِهِ مِن  الْخ يْرِ م  
 . (1)« ق ـلْبِهِ م ا ي زنُِ مِن  الْخ يْرِ ذ رَّةً.

 

صلى -ويشهد لهذا القسم: قوله  -صلى الله عليه وسلم-: وهو: الشفاعة في إدخال قوم الجنة بغير حساب، وهى خاصة بنبينا النوع الثاني
: "ثم يفتح الله، ويلهمني من محامده، وحسن الثناء -صلى الله عليه وسلم-جزء من حديث مسلم، وفيه: يقول النبي في  -الله عليه وسلم

يا عليه شيئاً لم يفتحه لأحد قبلي، ثم يقال: يا محمد، ارفع رأسك، سل تعط ه، اشفع تشفع، فأرفع رأسي فأقول: يا ربي أمتي، امتى، فيقول: 
  (.2)ن لا حساب عليه، من الباب الأيمن من أبواب الجنة وهم شركاء الناس فيما سوى ذلك من الأبوابمحمد أدخل الجنة من أمتك م

: وروى البخاري في صحيحه ع نْ حُص يْنِ بْنِ ع بْدِ الرَّحْم نِ، ع نْ س عيِدِ بْنِ جُبـ يْرٍ، ع نِ ابْنِ ع بَّاسٍ رضي الله عنهما ق   خ ر ج  ع ل يـْن ا النَّبيُّ صلى »ال 
رُُّ النَّبيُّ م ع هُ الرَّجُلُ، و النَّبيُّ م ع هُ  : عُرضِ تْ ع ل يَّ الْأمُ مُ ف ج ع ل  يم  نِ، و النَّبيُّ م ع هُ الرَّهْطُ، و النَّبيُّ ل يْس  م ع هُ أ ح دٌ،  الله عليه وسلم ي ـوْمًا، فـ ق ال  الرَّجُلا 

لْأفُقُ ، ف قِيل  لي: ج وْتُ أ نْ ت كُون  أمَُّتِي، ف قِيل  ه ذ ا مُوس ى و ق ـوْمُهُ، ثُمَّ قيِل  لي: انْظرُْ، ف ـر أ يْتُ س و ادًا ك ثِيراً س دَّ او ر أ يْتُ س و ادًا ك ثِيراً س دَّ الْأفُُق ، ف ـر  
، و م ع   ءِ أمَُّتُك  ءِ س بـْعُون  أ لْفًا ي دْخُلُون   انْظرُْ ه ك ذ ا و ه ك ذ ا، ف ـر أ يْتُ س و ادًا ك ثِيراً س دَّ الْأفُُق ، ف قِيل : ه ؤُلا  حِس ابٍ بغِ يْرِ الجْ نَّة  ه ؤُلا 

(.3.) 

 : ، ي دْخُلُ مِنْ أمَُّتِي الجْ نَّة  س بـْعُون  أ لْفًا بغِ يْرِ حِس ابٍ، ف ـق ال  ر جُلٌ: ي ا ر سُول  اللهِ » وروى مسلم ع نْ أ بي هُر يْـر ة  أ نَّ النَّبيَّ صلى الله عليه وسلم ق ال 
: ي ا ر سُول  الِله، ا : اللَّهُمَّ اجْع لْهُ مِنـْهُمْ، ثُمَّ ق ام  آخ رُ، ف ـق ال  : س بـ ق ك  بِه ا عُكَّاش ةُ( ادعُْ الله  أ نْ يج ْع ل نِي مِنـْهُمْ، ق ال   (4)دعُْ الله  أ نْ يج ْع ل نِي مِنـْهُمْ، ق ال 

ويشفع فيهم أيضًا غيره ممن أراد الله وأذن  -صلى الله عليه وسلم-شفع فيهم رسولنا وهو: الشفاعة لقوم استحقوا النار؛  في -النوع الثالث:
: -صلى الله عليه وسلم-ما عند مسلم قوله  -صلى الله عليه وسلم-دليلها في حق نبينا  -عليهم الصلاة السلام-له من الملائكة والنبين 

يقف لأمته وهى تجتاز الصراط يدعو لها بالسلام،  -ى الله عليه وسلمصل-، فالنبي (5)"ونبيكم على الصراط يقول: يا رب سلم سلم"
صلى الله عليه -ويستجيب الله له، والفرق بين هذا القسم والذى قبله: أن الذين قبلهم لم يحاسبوا أصلا، وإنما يشفع فيهم رسول الله 

قد حوسبوا وبعد الحساب تبينَّ أنهم مستحقون النار؛ فقط فيدخلون الجنة بغير حساب؛ أما هؤلاء الذين في القسم الثالث؛ ف  -وسلم
 فيدخلون الجنة بغير عذاب، ولكن بعد الحساب. -صلى الله عليه وسلم-بسبب ما ارتكبوه من المعاصى؛ فيشفع فيهم رسول الله 

: ق ال  ر سُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم:  ي كُونوُا ح تىَّ النَّارِ ع ذَّبُ ن اسٌ مِنْ أ هْلِ التـَّوْحِيدِ في ي ـُ»ومن هذا الباب ما رواه الترمذي ع نْ ج ابرٍِ، ق ال 

                                                           

 000ص  3ج  7601صحيح الامام البخاري ك التوحيد باب قَوْلُ الِله تَعَالَى }لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ حديث رقم (1)
 ٢٥٤رقم  0/007: رواه مسلم فى كتاب الإيمان، باب: أدنى أهل الجنة منزلة فيها.جزء من حديث الشفاعة( 2)
 ٩٧٩١رقم 7/016بَابُ مَنْ لَمْ يَرْقِ صحيح البخاري كِتَابُ الطِّبِّ  (3)
يمَانِ  صحيح مسلم (4)  006رقم  0/016بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ  بَابُ الدَّلِيلِ عَلَى دُخُولِ طَوَائِفَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ الْجَنَّةَ كِتَابُ الإِْ
 المرجع السابق. (5)



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

626 

: « فيِه ا حُم مًا ثُمَّ تدُْركُِهُمُ الرَّحْم ةُ فـ يُخْر جُون  و يطُْر حُون  ع ل ى أ بْـو ابِ الج نَّةِ   اء  ف ـيـ نْبتُُون  ك م ا ي ـنْبُتُ »ق ال 
الغثُ اءُ في حِم ال ةِ  ف ـيـ رُشُّ ع ل يْهِمْ أ هْلُ الج نَّةِ الم

  (1)«السَّيْلِ ثُمَّ ي دْخُلُون  الج نَّة  

ع ة   لِكُون  يم   لاَّ  تعالى –وقوله  [،00]الأنبياء:  ت ض ىَٰ ٱر  لمِ نِ  إِلاَّ  ف عُون  ي ش و لا  ودليله   حق الملائكة:   نِ عِند  ٱلرَّحم َٰ  ٱتخَّ ذ   م نِ  إِلاَّ  ٱلشَّف َٰ
وقد مر تفسير هاتين الآيتين وبينَّ أن المرضي عنهم، والمتخذين عند الله عهدًا هم الموحِّدون، وفي حق الأنبياء قوله تعالى  [،07]مريم:  ادع ه

 [660]المائدة:  كِيمُ ٱلح   ع زيِزُ ف إِنَّك  أ نت  ٱل له مُ فِرت غ و إِن عِب ادُك   ف إِنّـَهُم متُـع ذِّبهُ  إِن :-عليه السلام  -على لسان عيسي 
 

الشفاعة فيمن دخل النار من عصاة المؤمنين، فيخرجون من النار قبل أن يستوفوا ما عليهم من عقاب، وهؤلاء يشفع فيهم النوع الرابع: 
: -عليه وسلمصلى الله -ويشفع الملائكة وصالح المؤمنين، وهذه الشفاعة لها ادلة عديدة: منها قوله النبي  -صلى الله عليه وسلم-رسولنا 

، ومن أدلتها أيضًا: ما ورد من (2)يخرج قوم بالشفاعة من النار بعدما مسهم منها سفع؛ فيدخلون الجنة، فيسميهم أهل الجنة: الجهنميين"
قوله صلى الله عليه وسلم: "فيقول الله عز وجل: شفعت الملائكة، وشفع النبيون، وشفع المؤمنون، فيقول الحبار: بقيت  -حديث طويل

 .(3)شفاعتي، وفي رواية لمسلم: ولم يبق إلا أرحم الرحمين؛ فيقبض قبضة من النار، فيُخرج منها قومًا لم يعملون خيراً قط"

الشفاعة في زيادة الدرجات في الجنة لأهلها، ودليل هذا القسم: ما رواه مسلم، قال: "أنا أول شافع يشفع في الجنة. وأنا  النوع الخامس:
 ، ووجه الدلالة، كما ذكر النووي، وابن حجر من هذا الحديث: أنه جعل الجنة ظرفً مكان للشفاعة.(4)عًا"أكثر الأنبياء تب

الشفاعة في تخفيف العذاب من نار جهنم وهي شفاعة خاصة بعمه أبي طالب ودليله ما ورد في الصحيحين من حديث  النوع السادس:
: ل ع لَّهُ ت ـنـْف عُهُ ش ف اع تِي ي ـوْم  الْقِي ام ةِ، ف ـيُجْع لُ في ض حْض احٍ  أ بوُ ع مُّهُ  عِنْد هُ  ذكُِر   صلى الله عليه وسلم ر سُول  اللهِ  أ نَّ  "أبي سعيد الخدري رضي الله عنه ط الِبٍ ف ـق ال 

 ،(5)" مِنْ ن ارٍ ي ـبـْلُغُ ك عْبـ يْهِ ي ـغْلِي مِنْهُ دِم اغُه

والأنبياء، والملائكة، وصالح المؤمنين، وقبل  -صلى الله عليه وسلم-ا من خلال ذكرنا لأنواع الشفاعة تبينَّ أن من يقوم: بالشفاعة هم رسولن
 فهل يوجد شفعاء آخرون يشفعون لأصحابهم؟ نعم، وردت أحاديث بذلك تبُينِّ الشفعاء الذين يشفعون ذلك وبعده: شفاعة أرحم الرحمين
صال: يُـغْف رُ له في أول د فـْع ةٍ ويُـر ى مقعد ه في الجنة، ويُج ارُ : "للشهيد عند الله ست خ-صلى الله عليه وسلم-لغيرهم فمنهم: الشهيد؛ لقوله 

من  من عذاب القبر، يأمن من الفزع الأكبر، ويوض ع على رأسه تاج الوقار الياقوتة منها خير من الدنيا وما فيها، ويزوج اثنين وسبعين زوجة
 ، (6)الحور العين، ويشُ فَّع في سبعين من أقاربه"

                                                           

بَابُ مَا جَاءَ أَنَّ سنن الترمذي( هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ، وَقَدْ رُوِيَ مِنْ غَيْرِ وَجْهٍ عَنْ جَابِرٍ، وصححه الألباني ) قال الترمذي:  (1)
 ١٩٥٧رقم  6/701رُجُ مِنَ النَّارِ مِنْ أَهْلِ التَّوْحِيدِ لِلنَّارِ نَفَسَيْنِ، وَمَا ذُكِرَ مَنْ يَخْ 

 البخاري، ك: الرقاق، باب: صفة الجنة والنار.  (2)
رقم  0/061ومسلم، ك: الإيمان، باب: معرفة طريق الرؤية. 7661رقم  وجوه يومئذ ناضرة، البخاري، ك: التوحيد، باب: قول الله"  (3)

060 
 .036: "أنا أول الناس يشفع في الجنة. رقم -صلى الله عليه وسلم-اب: قول النبي مسلم، ك: الإيمان، ب ( 4)
 .001( رقم: 0/011: )-صلى الله عليه وسلم-مسلم، باب: شفاعة النبي  ( 5)
 هـ( ، ك: فضائل الجهاد، باب: في ثواب الشهيد. 073الجامع الكبير )سنن الترمذي( أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي )ت  (6)

 بيروت  –دار الغرب الإسلامي 



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

622 

: "ما من ميِّت يصلي عليه أمة من المسلمين -صلى الله عليه وسلم-المصلين والمشيِّعين للميت: كان ذلك شفاعة له قال  وكلما كثر عدد
: " ما من رجل مسلم يموت؛ فيقوم على جنازته أربعون -صلى الله عليه وسلم-، وقال (1)يبلغُون مائة كلهم يشفعون له إلا شُفِّعُوا فيه"

: " اقرءوا -صلى الله عليه وسلم-، والقران الكريم يشفع لحافظه وقرائه والعاملين به، قال (2)شيئاً إلا ش فَّع هم الله فيه.رجلا لا يشركون بالله 
: "الصيام والقرآن يشفعان للعبد -صلى الله عليه وسلم-وكذلك الصيام مع القرآن، قال  (،3)القران فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه"

: يقول الصيام: أي يا رب منعته الطعام والشهوات بالنهار فشفعنى فيه، ويقول القران: منعته النوم بالليل فشفعني فيه قال: يوم القيامة
 .(4)فيشفعان"

والأنبياء والملائكة وصالح المؤمنين  -صلى الله عليه وسلم-: فإن الذين يشفعون في غيرهم هم: سيدنا محمد وتلخيصًا لما سبق     
بفضله  -والشهداء في سبيل الله والقرآن الكريم والصيام، وحفظة القرآن العاملون به، ثم يتفضل الرحمن الرحيم؛ فيخرج بعد ذلك العاملون
 .       (5)من النار كل من كان   قلبه مثقال ذرة من الإيمان -وكرمه

 جعلنا الله من أهل الشفاعة وحشرنا   زمرة أهل السنة والجماعة ... آمين.

 خاتمةال
 الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعد

 فيمكن بعد هذا التطواف مع بحث الشفاعة أن نستخلص النتائج التالية:
 الشفاعة ثابتة يوم القيامة بصحيح النصوص، وصريحها. -6
أهل السنة ظواهر تلك النصوص بما لا يتعارض مع ما استدل به نفاة الشفاعة لا يصلح دليلا على دعواهم، وقد وجه  -0

 صريح المنقول، وصحيحه.
قد تصلح النية، ولكن القصد الصحيح لابد له من علم صحيح يصدقه، ويؤيده، فبعض من أنكر الشفاعة قد ينطلق من  -3

ن يشرك في حكمه تعالى ربنا سبحانه أ –معنى مقبول، وهو قولهم : إن الشفاعة نوع من الحكم مع الله يوم القيامة 
أو يظن أن القول بوقوع الشفاعة يؤدي إلى تواكل المسلمين، وظنهم أنهم ما داموا من أمة التوحيد فكلمة التوحيد  -أحدأ

 تكفيهم.
فسلامة المقدمات لا تستلزم سلامة  طلب العمل وترك التواكل معنى صحيح، ولكن ترتيبه على الشفاعة غير صحيح. -1

رك التواكل وضرورة العمل، ولكن لا تلازم بين القول بالشفاعة والتواكل، فإنا لا ندري ما الله النتائج، فأوافقهم على ت
  شِ ع ر ٱل ذُو 61 و دُودُ ٱل غ فُورُ ٱل و هُو  ) فاعل بنا، فكما أخبرنا بوجود الشفاعة، أخبرنا كذلك بأنه

 
 لِّم ا ف ـعَّال 62 جِيدُ ٱلم

 ضائه ولا معقب على حكمه، ولا تناقض بين الخبرين كي نبقى بين الخوف والرجاء.  ولا راد لق  [61-61]البروج:  (يرُيِدُ 
وقد كان النبي الشفاعة هي إيصال فضل الله تعالى إلى عباده، ولكن سبحانه جعل سبيل ذلك على يدي بعض عباده،  -2

                                                           

 ٥٤٧رقم  0/616مسلم في: ك: الجنائز، باب: مَن صلى عليه مائة شُفِّعُوا فيه. (1)
 ٥٤٨رقم  0/611مسلم في: ك: الجنائز، باب: مَن صلى عليه أربعون شُفِّعُوا فيه. (2)
 مسلم، ك: صلاة المسافرين، باب: فضل قراءة القرآن، وسورة البقرة.  (3)
 .٢٧٤، ص: ١ند أحمد، جمس  (4)
"، ومفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة، للسيوطي، وقطف الثمار من هدي سيد ٣٢٧/٢انظر: الشفاعة، للقاضي عياض، "  (5)

 .٧٢الأبرار، أ.د/مروان شاهين، ص:



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

623 

بْنُ أ بي مُوس ى، ع نْ أ بيِهِ رضي روى البخاري عن أبي بُـرْد ة  صلى الله عليه وسلم يوضح ذلك لأصحابه عمليا وذلك فيما 
: "اشْف   ةٌ ق ال  : ك ان  ر سُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم إِذ ا ج اء هُ السَّائلُِ، أ وْ طلُِب تْ إلِ يهِ ح اج  عُوا تُـؤْج رُوا، و ي ـقْضِي الله عنه ق ال 

  (1) م ا ش اء (ن بِيِّهِ صلى الله عليه وسلم لِس انِ ع ل ى اللَّهُ 
الشفاعة لا تصلح لكل أحد فمن ليس أهلا للرحمة، كمن أشرك مع الله غيره، لا تناله الشفاعة، وعلي هؤلاء تحمل  -1

 النصوص النافية للشفاعة.
الشفاعة أنواع، فمنها المقام المحمود، ومنها دخول بعض الخلق الجنة بغير حساب، ومنها مايكون في العصاة الذين ماتوا  -7

 على التوحيد.

 
 لمصادر والمراجعا 
 .، الطبعة الرابعةشرح الرسالة الشمسيةإبراهيم، محمد شمس الدين،  -6
 .، دار إحياء التراث العربي، بيروتشذرات الذهبابن العماد،  -0
 .، دار الكتب العلمية، بيروتمختصر الصواعق المرسلةابن القيم الجوزية،  -3
 .، دار المعرفة، بيروتتضمنه الكشاف من الاعتزالالانتصاف فيما ابن المنير الإسكندري، ناصر الدين أحمد،  -1
 .، تحقيق: العمران وآخرون، الطبعة الثانية، دار ابن حزمجامع المسائلابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم،  -2
 .، دار الكتب العلميةتهذيب التهذيبابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي،  -1
 .دار الريان؛ دار المعرفة، بيروت ،فتح الباري شرح صحيح البخاريابن حجر العسقلاني،  -7
 .، الطبعة الثانية، بيروتلسان الميزانابن حجر العسقلاني،  -0
 .، دار الجيل، بيروتالفصل في الملل والأهواء والنحلابن حزم، علي بن أحمد،  -1

 .، دمشقتبيين كذب المفتريابن عساكر، علي بن الحسن،  -62
 .، الطبعة العشرون، دار التراث، القاهرةل على ألفية ابن مالكشرح ابن عقيابن عقيل، عبد الله بن عبد الرحمن،  -66
 .، دار الغد العربيالبداية والنهايةابن كثير، إسماعيل بن عمر،  -60
 .، عالم الكتب، بيروتتفسير القرآن العظيمابن كثير، إسماعيل بن عمر،  -63
 .، دار إحياء الكتب العلميةسنن ابن ماجهابن ماجه، محمد بن يزيد،  -61
 .، دار المعارفلسان العربور، ابن منظ -62
 .، دار إحياء التراث العربي، بيروتإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريمأبو السعود، محمد بن محمد بن مصطفى،  -61
 .، دار الفكرالبحر المحيطأبو حيان الأندلسي،  -67
 .، دار الريان للتراثسنن أبي داودأبو داود، سليمان بن الأشعث،  -60
 .، دار المعرفةتاريخ الفكر الفلسفي في الإسلاممد، أبو ريان، مح -61
 .، دار الفكر العربيابن حنبلأبو زهرة، محمد،  -02
 .، دار الفكر العربي، القاهرةتاريخ المذاهب الإسلاميةأبو زهرة، محمد،  -06

                                                           

دَقَةِ، وَالشَّفَاعَةِ فِيهَا رقم الح صحيح البخاري (1)  ٢٤٤0ديثوجوب الزكاه بَابُ التَّحْرِيضِ عَلَى الصَّ



   
 

 

 

 
 
 

 مجلة دراسات العلوم الاسلامية

621 

 .، دار الحديث، القاهرةالمسندأحمد بن حنبل،  -00
 .نوار، مطبعة الأالتبصير في الدينالإسفراييني، أبو المظفر،  -03
 .م6110، دار الفكر العربي، القاهرة، معجم الألفاظ والأعلام القرآنيةإسماعيل، إبراهيم بن محمد،  -01
 .، دار الفكرروح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثانيالألوسي، محمود،  -02
 .، دار المعارفالمعجم الوسيطأنيس، إبراهيم وآخرون،  -01
 .، دار الكتب العلمية، بيروتين الفرقالفرق بالبغدادي، عبد القاهر،  -07
 .، دار إحياء التراثالأسماء والصفاتالبيهقي، أحمد بن الحسين،  -00
 .م6116هـ / 6302، الاعتقاد على مذهب السلف أهل السنة والجماعةالبيهقي، أحمد بن الحسين،  -01
 .، دار إحياء التراث العربيسنن الترمذي )الجامع الصحيح(الترمذي، محمد بن عيسى،  -32
 .، مكتبة الكليات الأزهريةشرح العقائد النسفيةالتفتازاني، سعد الدين،  -36
 .، عالم الكتب، بيروتشرح المقاصدالتفتازاني، سعد الدين،  -30
 .، دار الكتاب المصريالتعريفاتالجرجاني، علي بن محمد،  -33
 .، دار الكتب العلميةأسد الغابة في معرفة الصحابةالجزري، علي بن محمد،  -31
 .، دار الحلبيقضية الخير والشرمحمد السيد، الجليند،  -32
 .، دار إحياء الكتب العربيةالفتوحات الإلهية بتوضيح تفسير الجلالينالجمل، سليمان بن عمر،  -31
، تحقيق: د. محمد يوسف موسى، مكتبة الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقادالجويني، عبد الملك بن عبد الله،  -37

 .الخانجي
 .، دار المعرفةالمستدركسابوري، الحاكم الني -30
 .، دار الهدىقضية الصفات الإلهيةالحويني، حسن محرم السيد،  -31
 .، الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية، بيروتلباب التأويل في معاني التنزيلالخازن، علاء الدين علي بن محمد،  -12
 .الدخيل في التفسيرخليفة، إبراهيم،  -16
 .، مكتبة الأزهرهج المفسريندراسات في مناخليفة، إبراهيم،  -10
 .، مكتبة الكليات الأزهريةالانتصارالخياط، عبد الرحمن،  -13
 .، دار الفكرسنن الدارقطنيالدارقطني، علي بن عمر،  -11
 .، مؤسسة الرسالة، بيروتسير أعلام النبلاءالذهبي، شمس الدين محمد،  -12
 .، مكتبة وهبةالتفسير والمفسرونالذهبي، محمد حسين،  -11
 .، مكتبة الكليات الأزهريةاعتقادات فرق المسلمين والمشركينالدين محمد بن عمر،  الرازي، فخر -17
 .، دار الغد العربيمفاتيح الغيبالرازي، فخر الدين،  -10
 .، دار المعارفمختار الصحاحالرازي، محمد بن أبي بكر،  -11
 .، دار صادر، بيروتحاشية زاده على تفسير البيضاويزاده، مصطفى،  -22
 .، دار الفكر، القاهرةإتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدينسيني، الزبيدي، محمد الح -26
 .، دار الحلبيمناهل العرفان في علوم القرآنالزرقاني، محمد عبد العظيم،  -20
 .، الطبعة الثالثة، بيروت، لبنانالأعلامالزركلي، خير الدين،  -23



 0205 نوفمبر/ تشرين الثاني/  عشر الثامنالعدد   الإسلامية مجلة دراسات العلوم 

 
 

 

 
 
 
 

625 

 .، دار المعرفة، بيروتالكشافالزمخشري، محمود بن عمر،  -21
 .، مؤسسة الرسالةأصول الدعوة، عبد الكريم، زيدان -22
 .، دار صادر، بيروتحاشية الشهاب على البيضاويالشهاب الخفاجي،  -21
 .، تحقيق: سيد إبراهيم، دار الحديثفتح القديرالشوكاني، محمد بن علي،  -27
 .، دار المعارف، مصرالفلسفة الأخلاقيةصبحي، أحمد محمود،  -20
 .، دار الغد العربين في تأويل القرآنجامع البياالطبري، محمد بن جرير،  -21
 .، دار مدارك للنشرمعجم الفلاسفةطرابيش، جورج،  -12
 .، مكتبة الكليات الأزهريةمحصل أفكار المتقدمين والمتأخرينالطوسي، فخر الدين،  -16
 .، الدار المصرية للتأليف والترجمةالمحيط بالتكليفعبد الجبار، القاضي،  -10
 .، المؤسسة المصريةأبواب التوحيد والعدل المغني فيعبد الجبار، القاضي،  -13
 .، دار النهضة الحديثةتنزيه القرآن عن المطاعنعبد الجبار، القاضي،  -11
 .، تحقيق: محمد عمارة، دار الشروقرسائل العدل والتوحيدعبد الجبار، القاضي،  -12
 .، مكتبة وهبةشرح الأصول الخمسةعبد الجبار، القاضي،  -11
 .، دار التراثالقرآنمتشابه عبد الجبار، القاضي،  -17
 .، مطبعة السعادةتاريخ الفرق الإسلامية ونشأة علم الكلامالغرابي، علي مصطفى،  -10
 .، دار الكتب العلميةالاقتصاد في الاعتقادالغزالي، محمد بن محمد،  -11
 .القاضي عبد الجبار ومنهجه في تنزيه القرآن عن المطاعنغطاس، محمود محمد،  -72
 .، مجمع البحوث الإسلاميةعطية في التفسير منهج ابنفايد، عبد الوهاب،  -76
، الطبعة الرابعة، دار ابن الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد والرد على أهل الشرك والإلحادالفوزان، صالح بن فوزان بن عبد الله،  -70

 .م6111هـ / 6102الجوزي، 
 .، دار المعارفدراسات في الفلسفة الإسلاميةقاسم، محمود،  -73
 .من أنزله، بدون دار نشر، بدون مكان نشر، بدون سنة نشرالقرآن الكريم، جلَّ  -71
 القرآن الكريم؛ جلَّ م ن أنزله. -72
 .، دار الغد العربي؛ دار الريان للتراثالجامع لأحكام القرآنالقرطبي، محمد بن أحمد،  -71
 .، دار المنارتاريخ الفرق الإسلاميةمزروعة، محمود محمد،  -77
 .، بيروتيصحيح مسلم بشرح النوو مسلم بن الحجاج،  -70
 .، دار المعرفةفيض القدير شرح الجامع الصغيرالمناوي، عبد الرؤوف،  -71
 .، دار المعارفالقرآن والفلسفةموسى، محمد يوسف،  -02
 .، دار الجيل، بيروتسنن النسائي بشرح السيوطي وحاشية السنديالنسائي، أحمد بن شعيب،  -06
 .، دار عيسى الحلبيمدارك التنزيل وحقائق التأويلالنسفي، عبد الله بن أحمد،  -00
 .، دار الجيل، بيروتغرائب القرآن ورغائب الفرقانالنيسابوري،  -03

 
 


